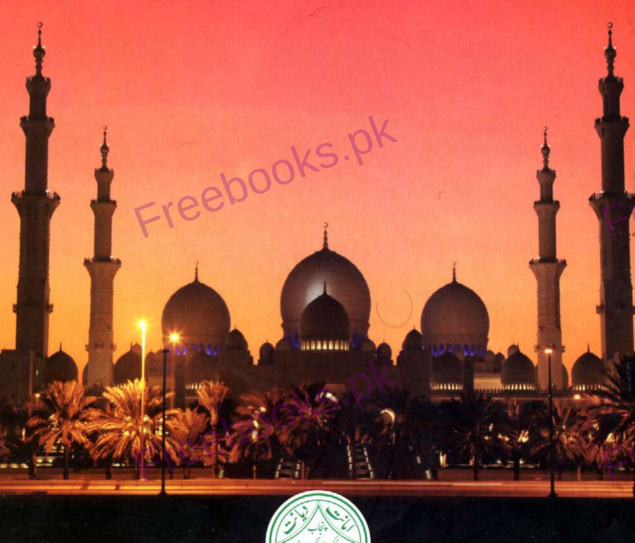
9-10

اسلامیات (افتیاری)



2014-15



المرابع المراب

پنجاب شيسك بك بورد، لامور

جمله حقوق بخل بنجاب نیکسٹ بک بورڈ، لا ہور محفوظ ہیں۔ منظور کر دہ وفاقی وزارت تعلیم (شعبہ نصاب سازی) حکومت پاکستان، اسلام آباد۔ بحوالہ نہبر Gen/266/BISE مورخہ 22 اپریل 1976ء، اس کتاب کا کوئی حصنقل یاتر جمہ نہیں کیا جاسکتا اور نہ بی اے ٹمیٹ پیپر، گائیڈ بکس خلاصہ جات نوٹس یاا مدادی کتب کی تیاری میں استعمال کیا جاسکتا ہے۔

> مولفين: و اكثر قاضى مجيب الرحمن الاز برى (مرحوم) 公 علامهمرزابوسف حسين 公 علامه ترديد پروفيسر عبدائي الور (مردو) ۲۹۹۵ کا ۲۴۹۹۹ 公 公 الدير: حافظ محمراجمل مرحوم 公 حافظ محمرا قبال 公 محمه كامران رفيق کپوزگ 💮 🖈 پوزنگ گران طباعت: شنرادگرووعلی ۴۲eebooks PK مطبع: شفيق احدثاكر برنظرز، لا بور ناشر: اشرف برادرلا هور المريش تاریخ اشاعت تعداداشاعت طباعت 16,400 כפים ارچ 2014ء 13

> > books.pk

بسم الله الرحكوالوجي ١٥٥٥

# پیش لفظ

کتاب اسلامیات (اختیاری) مرکزی وزارت تعلیم، پاکستان کے مجوزہ نصاب کے مطابق مؤلفین نے تالیف کی ۔ شیعہ وسنی علماء پر مشتل مرکزی ریو یو کمیٹی نے کتاب کے مسودے پرنظر ٹانی کی اورایڈیٹر ریو یو کمیٹی کی تجاویز اور ترامیم کی روشن میں کتاب کومر تب کیا۔

کتاب اسلامیات (اختیاری) حکومت پاکتان کے مدہرانہ فیصلے کے مطابق شیعہ وسی طلبہ کے لیے مشترک نصابی کتاب ہے اس میں

اس بات كاخاص طور برخيال ركها كيا ہے كدكوئى بات كى مسلك كے خلاف ند جوادرا سے بڑھنے كے بعد طلب ميں:

ا توحيدورسالت اورقيامت كاعقيده راسخ مور

ب- دین اسلام کی اکملیت اوررسول کریم عظیم کی محبت اورختم نبوت کا نظریه پخته مو

ے۔ آیات قرآن کر یم اور احادیث نبوی عظیم کے پڑھنے اور سمجھنے کی صلاحیت پیدا ہو۔

د آپ کی سرت طیبه اور مقدس تعلیمات کواپنانے کا جذبه اجا گر مواور باعمل انسان بننے کی گن پیدا مو-

یہ فیصلہ تو اساتذہ اورطلبہ ہی کریں گے کہ ہم ان مقاصد کی تھیل میں کس حد تک کامیاب ہوئے ہیں۔ بہرحال اپنے طور پر کتاب کو معیاری،مفیداورآسان بنانے کی پوری کوشش کی گئے ہے درب کریم قبول فرمائے! عدرب ربی بون ر مافظ گدایجل مرحوم

Looks.pk

# PK فهرست مضامین

| موضوئ سفي موضوئ سفي موضوئ سفي موضوئ سفي موضوئ سفي موضوئ من الله عليه المرات و المرا |     |                                       |       |                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------|-------|-----------------------------|
| المناسقة قرار وسفات بارى تعالى المناسقة قرار المناسقة قرا | مني | موضوع                                 | منح   | موضوع                       |
| المناس ا | 75  | 8- عفّت وحيا                          | 1 20  | باباوّل - القرآن            |
| المناف ا | 77  | 9- ساجي انصاف                         | 1     | نضيلت قرآن                  |
| المناسبة ال | 80  | 10-فرض شناسی                          | 7     |                             |
| 19 افطار الرسل صلى الله عليه والهوسلم على الله عليه والهوسلم على الله عليه والهوسلم على الله عليه والهوسلم المساورات المساورات الله عليه والمعلى الله عليه والهوسلم المساورات الله عليه والهوسلم المساورات الله عليه والهوسلم المساورية الم | 83  | 11-اسلامی عبادات کی امتیازی خصوصیات   | 11    | آيات ِ رسالت وشانِ رسالتمآب |
| 21 آياتِ ادكام، آداب واخلاق عليه والبور المنافع المنا | 86  | باب چبارم - سيرت طتيه                 | (S18) | آيات ايمانيات               |
| 11 على الله عليه واله وسلام الله عليه وسلام الله عليه وسلام الله عليه واله وسلام الله عليه وسلام الله على اله على الله ع | 86  | افضل الرسل صلّى اللّه عليه واله وسلّم | 19    | آياتِ قيامت (سورة انفطار)   |
| 97 الاحاديث الله عليه اله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه اله الله عليه على الله عليه اله عليه الله عليه على الله عله | 87  |                                       | 21    | آياتِ إحكام، آواب واخلاق    |
| 97 المسلام - تعليمات اسلام - فعليمات اسلام - فعليمات اسلام - بدني دَور الله عليه والهوسكم - فتم نبوت الماء - واطاعت ورئول كريم صلى الله عليه والهوسكم الله عليه والهوسكم - فتم نبوت الماء - واطاعت ورئول كريم صلى الله عليه والهوسكم - في الله - في الله عليه والهوسكم - في الله - في | 91  |                                       | 38    | باب دوم - الاحاديث النوبيّ  |
| 104 باب و ب | 97  | آنحضور کی تکمیلی فریضهٔ رسالت         | 38    | (پختیس احادیث)              |
| 104 بارت و پاکیز گراستان الله علیه واله و سلم الله علیه و سلم ال | 97  | ا۔ مُلَّى دُور                        | 54    | باب سوم به تعلیمات اسلام    |
| 111 عبد الله عليه واله وسلم الله الله عليه واله وسلم الله الله عليه واله وسلم الله وس | 104 | ب- مدنی دَور                          | 54    |                             |
| 113 59 المرادار ويا كيز گل 59 المردار 3 113 113 المردار عليا يزه لردار 3 113 113 المردار 3 المردار 4 المردار 4 المردار 4 الم كار خيب 62 المردار 4 | 111 | ختم نبوت                              |       |                             |
| 113 الله علم كن ترغيب 62 الله عبد الطفوليك 62 الله عبد الطفوليك 62 الله عبد الله 114 الله 114 الله 117 الله 117 الله عليه واله وسلم 68 اخلاق نبوى صلى الله عليه واله وسلم 68 المعلم والله عبد الله عليه واله وسلم 68 المعلم والله عبد الله عليه والله عبد الله عليه والله وسلم 68 المعلم والله عبد الله عبد | 113 | آ پخضور کا پا کیزه کردار              | (2.1  |                             |
| عدل الله عليه واله وسلّم 114<br>117 اخلاق نبوى صلّى الله عليه واله وسلّم 64<br>6- جهاد 68 عني سراط                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 113 | ار عبدر طفواتیت                       |       |                             |
| اخلاق نبوی صلی الله علیه واله وسلم 117 - 68 - جهاد 68 عنجم مرسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 114 | ب۔ عهدشاب                             |       |                             |
| 6- جهاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 117 |                                       |       |                             |
| 7- اقل طال 71 <u>باب - رباریان کرائر کا ا</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 122 |                                       |       |                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 122 | ייין - לטניטטעיל                      | 71    | 7- اگلِ حلال                |

books.pk

بِسُمِ اللهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ لَا إِلَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ مُحَّمدٌ رَّسُولُ اللَّهِ

باجادًالان القرآن Ereebook

# فضيلت قُرآن:

الله تعالی این بندوں پر بہت مہر بان ہے۔اس نے انسانوں کو پیدائی نہیں کیا بلکدان کی ہدایت اور رہنمائی کے لیے اٹھی میں سے کچھ نیک اور برگزیدہ بندے جھیجے۔ایسے بندوں کو نبی اور رسول کہتے ہیں۔رسولوں پرالیلّٰہ تعالٰی نے کتابیں نازل فرما نمیں تا کہان کے دُنیا سے رخصت ہوجانے کے بعد بھی لوگ الله تعالی کی کتابوں سے ہدایت حاصل کرتے رہیں۔

قرآن مجیدوہ مقدس کتاب ہے جواللّٰہ تعالیٰ نے سیدالرسلین خاتم انہین حضرت محم مصطفی علیہ پرتھوڑی تھوڑی کرکے قریباً تئیس سال کے عرصے میں نازل کی۔اللّٰہ تعالیٰ کے مقرب فرشتے حضرت جبریل علیہ السلام قرآنی آیاے لایا کرتے تھے۔

قر آن کریم اللّٰہ تعالیٰ کی آخری کتاب ہے۔جس طرح پیغیبروں میں حضرت محمصطفی علیقیہ آخری پیغیبر ہیں کہ آپ علیقہ کے بعد نہ کوئی نبی آیا ہے اور نہ آئے گا'اس طرح قرآن مجید کے بعد نہ کوئی کتاب نازل ہوئی ہے اور نہ ہوگی۔ قیامت تک آنے والے لوگول کوقر آن مجیدے رہنمائی حاصل کرنی ہوگی۔

لفظ قر آن قِرُ اءَةٌ ہے بناہے جس کے معنی پڑھنے کے ہیں۔قرآن کے معنی ہیں وہ چیز جو پڑھی جائے۔ چونکہ بیرکتاب بار باراور بكثرت برهى جاتى باس لياس كانام قرآن ركها كيا-

قرآن مجید بنی نوع انسان کے لیے رشد و ہدایت کا سرچشمہ ہے۔ بیلم وحکمت کی کتاب ہے۔ افراد واقوام کی اصلاح کے لیے اس میں رہنمااصول بیان ہوئے ہیں جن پڑمل کر کے عرب قوم جواس وقت تہذیب وتدن سے نا آشناھی انسانیت کے اعلیٰ اخلاق سے آ راستہ ہوئی اور قیصر وکسری کی شہنشا ہیت کوختم کر کے اسلام کا بول بالا کیا۔قرآن کریم میں وئیا کی بہت ی قوموں کے عروج وز وال کی داستانیں ہیان ہوئی ہیں جورہتی دُنیا تک اقوام عالم کے لیے درسِ عبرت بنی رہیں گی۔

قرآن مجیدنے بنی نوع انسان کوامن وسلامتی کا پیغام اور حریت ومساوات کا درس دیا۔ کا لے اور گورے عربی اور عجمی کا فرق ختم کر دیا۔ علاقائی نسلی اوراسانی تعصّبات کومٹا کرایک ایسے معاشر ہے کی بنیا در کھی جس میں شرافت اور بزرگی کا معیار ذاتی عمل اورانفرادی سیرت وکر دار قرار پایا۔حسب ونسب کی بناپرمعاشرے میں قائم شدہ امتیازات کوختم کر کےشرافت اورعظمت کی بنیاد صرف تقوی کا ور الله کےخوف پررکھی۔ قر آن مجید نے عدل اور بےلاگ انصاف کا درس دیا۔صرف اپنوں کے ساتھ ہی نہیں بلکہ غیروں اور دشمنوں کے ساتھ بھی۔

cooks.pk

قرآن مجید نیکی راست بازی ویانتداری اورزم گفتاری کاملغ ہے۔اس نے اپنے احکام اور پیغام کونہایت مؤثر انداز میں پیش کیا ہے۔عرب جن کواپنی زبان دانی پر ناز تھا عُش عُش کرنے گھاور قرآن مجید کے بار بار چیلنج کے باوجوداس کے مقابلے میں ایک آیت بھی پیش نہ کرسکے۔اس کے نزول کو چودہ سوسال کا طویل عرصہ گزرگیا لیکن پرکتاب ہرقتم کے ردّوبدل سے محفوظ ہے۔اس کا ایک ایک لفظ ایک ا يك حرف بلكه ايك ايك حركت زمانه زول سے كراب تك محفوظ بے كول ند موالله تعالى نے اس كى حفاظت اپنے ذي لى ب فرمايا: إِنَّا نَحُنُ نَوْلُنَا اللِّمُ كُو وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ (الحجر: 9:15) جم نے بی قرآن کوناول کیا ہے اور ہم بی اس کے عافظ ہیں۔

قر آن کریم وُنیا کی سب سے زیادہ پڑھی جانے والی کتاب ہے۔آج وُنیا کے گوشے گوشے میں اور زمین کے چیے چیے میں کروڑوں انسان اس کو با قاعدگی سے پڑھتے ہیں۔ دُنیا کی کوئی بھی کتاب اتنی کثرت سے نہیں پڑھی جاتی غرضیکہ قر آن مجیدا ہے پیغام'اپنی زبان'ا پے اسلوبِ بیان اور طرزِ استدلال کے لحاظ سے بینظیر ہے۔اس کا پیغام انقلاب آفریں ہے۔اس کی زبان نہایت شیریں اور قصیح ہے کہ پڑھنے والأتفكتا بى نهيں اور سننے والے پر عجیب وغریب کیفیت طاری ہوتی ہے۔

# مضامين قرآن:

یک روسی ہے۔ قرآن مجید میں بے شارمضامین بیان ہوئے ہیں۔انسان کی رہبری کے لیے تمام ہدایات اس کتابِ الّبی میں فدکور ہیں جن میں سے عنوانات درج ذیل ہیں۔ چنداہم عنوانات درج ذیل ہیں۔

# 1- عقائد:

عقا كد كے سلسلے ميں عقيده توحيد كابار بار ذكر جوا ہے و مختلف طريقوں سے بيدبات ذہن شين كرائي كئ ہے كہ الله ايك ہے۔اس كاكوئي شر کیے نہیں۔وہ سب کا خالق ہے۔زمین آسان سورج ' جا ند ستارے دریااور پہاڑ سب اسی نے بنائے ہیں۔ جمادات ' نباتات اور حیوانات سب اس کی مخلوق ہیں۔وہ سب کا خالق ہی نہیں بلکہ محافظ بھی ہے۔وہ اپنی ذات اور صفات میں لاشریک ہے۔

قرآن مجید نے عقیدہ قیامت پر بھی خاصا زور دیا ہے اور بیہ تلایا ہے کہ زندگی سہیں ختم نہیں ہوجاتی بلکہ موت کے بعد بھی ایک اور زندگی ہے جواس عارضی دنیاوی زندگی کے برعکس دائمی اور ابدی ہے۔ایک دن تمام انسانوں کوجمع کیا جائے گا۔ان کا حساب لیا جائے گا اور ان کے اعمال کے مطابق ان کو جز ااور سزادی جائے گی۔اس لیے انسان کو یا در کھنا جا ہے کہ اسے ایک دن الملّٰمة تعالی کے حضور حاضر ہو کر جواب ده بونائے۔

قرآن مجیدنے اس بات کا بھی کئی مقامات پرتذ کرہ کیا ہے کہ السلّمہ تعالیٰ انسانوں کی ہدایت کی خاطرائیے نیک بندوں کو نبی اور رسول بنا کر بھیجنا ہے تا کہ انسان ان کی پیروی میں راہ راست پرچل کراعلی مقام حاصل کریں چونکہ انبیا اور سل علیہم السلام الله کی طرف ہے جیجے ہوئے ہوتے ہیں۔اس کیےان پر بھی ایمان لا ناضروری ہوتا ہے کیونکہان پرایمان لائے بغیرانسان خدا کے پیغام اوراحکام کونہیں پاسکتا۔ تہی ہستیاں الله اور بندے کے درمیان واسطہ وقی ہیں۔ چونکہ فرشتے الله کا پیغام لے کرانبیاعلیجم السلام کے پاس آتے ہیں اس لیےان کو بھی الله کی معصوم مخلوق کی حیثیت سے ماننا ضروری ہے۔ یوں عقائد کے باب میں تو حیدرسالت والمت ملائکہ اور الله کی کتابوں پرایمان لا ناضروری ہے۔

ooks.pk

# 2\_عادات:

قرآن مجيديس نماز'روز ، جج وزكوة اور جهاد كم متعلق بهى احكام بيان موئ بين - خاص طور سے نماز' زكوة اور جهاد ك مسائل كو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے۔

### 3\_معاملات:

عاملات: معاملات مين نكاح 'طلاق'ميراث' تجارت اورلين دين وغيره كے احكام شامل بيں۔

# 4\_اخلاقيات:

قرآن مجید میں اجتماعی اور انفرادی اخلاق کی تعلیم دی گئی ہے جن میں والدین کی اطاعت اور ان کے حقوق کی ادائیگی کومختلف صورتوں میں بیان کیا گیا ہے۔اسی طرح میاں ہوی کے حقوق وفرائض اور رعایا اور حاکم کے حقوق بیان ہوئے ہیں۔ان کے علاوہ عدل ایفائے عہد ً صدق وامانت اورصبر وخمل کا تھم دیا گیا ہے۔ قبل زنا' چوری' بغاوت' بہتان طرازی' شراب خوری' جوااورغیبت ہے منع کیا گیا ہے غرضیکہ تمام فضائل اوررذائل كم متعلق احكام موجود بين

قر آن کریم میں انبیائے کرام علیم السلام اوران کی امتوں کے واقعات بیان ہوئے ہیں تا کدلوگ سبق حاصل کریں۔متعددا قوام کا ذکر بھی ہواہے جن کواللہ تعالی نے طرح طرح کی نعمتوں ہے نواز الیکن وہ اپنی ناشکری اور بے راہ روی کے باعث عذابِ الهی کی مستحق ہوئیں اورانھیں صفحہ ستی سے مٹاویا گیا۔

اس كے علاوہ حضور علي في كا أور منا قب كا تذكرہ بھى قرآن كريم ميں جكہ جكہ ملتا ہے اورلوگوں كوآپ علي كا تباع كى تاكيد کی گئے ہے۔اس طرح کا نئات کی تخلیق اوراس میں تد تر اورغور و فکر کی دعوت بھی قر آن کریم کا خاص عنوان ہے۔

# آ داب تلاوتِ قرآ ن

جیسا کہ پہلے کھعاجا چکا ہے کہ لفظ قر آن قراء ۃ سے بناہے جس کے معنی پڑھنے کے ہیں۔ قر آن وحدیث میں اس کتاب الہی کی تلاوت يرزورد با كياب-الله تعالى فرمايا:

فَاقُوهُ وُامَا تَهَسَّوَ مِنَ الْقُوانِ ﴿ (الموَّمَل: 20:73) ﴿ " لِين تم سے جتنا قرآن آسانی سے پڑھاجا سکے پڑھ لیا کرو۔ "

احادیث میں بھی تلاوت قرآن کریم کی بری فضیلت بیان موئی ہادر تلاوت پر مداومت کی تاکید کی گئی ہے۔ایک حدیث میں ہے "میری امت کی سب سے افضل عبادت تلاوت قرآن کریم ہے" ۔قرآن کریم کی تلاوت کا بہت زیادہ ثواب ہے۔حدیث شریف میں ہے جو من ایک حرف الاوت کرے گا اے دس نیکیوں کا اواب ملے گا۔ آپ علیہ نے ای مدیث میں یہ بھی واضح فرمادیا ہے کہ السم

ایک حف نہیں بلک الف ایک حف الم ایک اور حف اور میم ایک اور حف ہے۔

تلاوت قرآن کریم کے سلسلے میں بیامر پیش نظر رہنا جا ہے کہ قرآن عکیم نہایت اہم اور مقدّس کتاب ہے اس لیے کہ بین خالقِ ارض وسا کی کتاب ہے جے اگر بہاڑوں پر نازل فرمادیا جاتا تو وہ کرزا شخصتہ اس لیے اسے عام کتابوں کی طرح نہیں پڑھا جاتا بلکہ اس کے پڑھنے کے مخصوص آداب ہیں جن کو مختصر أبیان کیا جاتا ہے۔

# 1- پاکيزگ:

اس كتاب كو ہاتھ لگانے سے پہلے پاك اور صاف ہونا ضروري ہے۔ وضوكر كے ہى اسے چھوا جاسكتا ہے۔ الله تعالى كا فرمان ہے:

لَا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهِّرُونَ (الواقعه: 79:56) "ات سوائ پاك لوگول كاوركونى فدچھوئ "

اس کی تلاوت کے وقت یاک اور صاف جگہ پر بیٹھنا بھی ضروری ہے۔

# 2\_تعوّد اورتسميه:

تلاوت كرنے سے پہلے اَحُودُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيُطُنِ الرَّحِيْمِ ثَلِيهِ اللهِ الرَّحِمْنِ الرَّحِيْمِ پُرُصَاحِ اللهِ پُرْصَحَا تَحْمُ عدیث شریف میں ہے كہ کوئی اہم کام جواللّه کانام لے كرشروع نه کیاجائے برکت سے خالی ہوتا ہے گر تَعَوُّدُ کے بارے میں رب تعالیٰ نے فرما ہے:

فَإِذَا قَرَاتَ الْقُرُانَ فَاسْتَعِدُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيُطْنِ الرَّجِيْمِ " "پس جَبِتَم قَرْآن رِبُّ صَالِلُوتوشيطان مردود كَثرَ الله كى (النحل: 98:16) پناها تك لياكرو (يعنى تعوذ يُرُه لياكرو)" -

بغیر کسی ضروری کام کے تلاوت کے دوران کسی سے گفتگو کرنایا جگہ سے اٹھنا مناسب نہیں۔البتہ کوئی خاص ضرورت ہوتو بات کی جاسکتی ہےاور پھر تَسعَوُّ ذُ اور تسمید پڑھ کر تلاوت شروع کرنی چا ہیے۔دوسر بےلوگوں کو بھی چا ہے کہ جہاں تک ممکن ہوتلاوت کرنے والے کی تلاوت میں خلل نہ ڈالیس اوراس کی توجہ نہ ہٹا کیں۔

# 3-رتيل:

قرآن مجید کوجلد جلد نہیں بلکہ اطمینان اور آرام کے ساتھ طبر کھر کر پڑھنا جا ہے اس طرح کدایک ایک حرف صحیح طریقے سے ادا ہو جائے۔اللّٰه کا تھم ہے۔

وَرَتِّلِ الْقُرُانَ تَوْتِيُلاً (المؤمّل: 4:73)

### 4-احتياط:

قرآن کریم کے پڑھ نے میں زبر زیر پیش کی بڑی احتیاط کرنی جاہیے کیونکہ زیر زبر کے فرق سے معانی کچھ کے پچھے ہوجاتے ہیں بلکہ بہت سے ایسے مقامات ہیں جہاں حرکات کی تبدیلی سے معانی اس قدر بدل جاتے ہیں کہ نوبت کفروشرک تک جا پینچتی ہے۔

# 5\_رموزاوقاف:

اعراب کی احتیاط کےعلاوہ قر آن مجید کی تلاوت میں ایک ضروری امر بی بھی ہے کہ کہال رکا جائے اور کہاں نہ رکا جائے۔ کس مقام پر سانس توڑے بغیر تلاوت جاری رہے اور کس جگہ سانس تو ٹر وینا ضرور کی ہے۔ پڑھنے والوں کی آسانی کی خاطر علاء نے کچھ علامتیں مقرر کی ہیں جنھیں رموزِ اوقاف کہتے ہیں۔

# 6 - جرواخفا:

یہ پڑھنے والے کی مرضی پر مخصر ہے کہ تلاوت بآ واز بلند کرے یا نیجی آ واز میں قر آ ن کریم پڑھے کین بلند آ واز سے پڑھتے وقت سے و کیے لینا چاہے کہ ایسی تلاوت سے کسی کو تکلیف تو نہ ہوگی کیونکہ جب قر آ ن بلند آ واز سے پڑھاجائے تو دوسر بےلوگوں پراس کاسننااور خاموش رہنا ضروری ہوجا تا ہے۔قر آ ن کریم میں ہے۔

ر مناظر ورى بوجاتا ہے۔ قرآن كريم بيں ہے۔ وَإِذَا قُورِى الْقُواْنُ فَاسْتَمِعُوْالَـهُ وَانْصِتُواْ لَعَلَّكُمْ ﴿ اور جب قرآن پڑھاجائے تواسے خورسے سنواور خاموش تُرْحَمُونَ ٥ (الاعراف: 204:7) بوجاؤتا كم ترزعت بو-

اس لیے اگر کوئی شخص قریب سویا ہوا ہو یا نماز پڑھ رہا ہو یا کسی ایسے کام میں مصروف ہوجے وہ جھوڑ گرقر آن مجید کے سننے کی طرف ہمہ تن مشغول نہیں ہوسکتا تو پھراو نچی آواز سے پڑھنا مناسب نہیں۔گھروں میں جَہاں بہت سے لوگ رہنے ہیں بہتر ہے کہ تلاوت نیچی آواز سے کی جائے۔

# 7\_خوش الحانى:

قرآن مجيد كوخوش الحاني سے پڑھنا چاہيے ليكن اسے گاكر پڑھنا جس سے قرآن كا تقدس مجروح ہوجا رنہيں۔

# 8\_مقدار تلاوت:

تلاوت تھوڑی ہی کی جائے لیکن اچھی طرح اور با قاعدگی کے ساتھ کرنی جا ہے۔ جس قدر آسانی کے ساتھ پڑھا جا سکے پڑھے۔ کم از کم اتنا پڑھے کہ سال میں دومر تبدقر آن ختم ہوجائے۔ امام ابوطنیفہ رحمۃ اللّٰہ علیہ کا قول ہے کہ اگر سال میں دومر تبدقر آن کریم ختم ہوگیا تو حق ادا ہوگیا کیونکہ حضرت جریل علیہ السلام نے حضور علیقے کے ساتھ آپ علیقے کی عمر کے آخری سال قرآن کریم دومر تبدد ہرایا تھا۔ ان ظاہری آ داب کے علاوہ درج ذیل باتوں کا بھی خیال رکھنا جا ہیں۔

# : 11.

قرآن مجید علم ودانش کی کتاب ہاں لیے اسے سرسری طور پر پڑھ لینا کافی نہیں۔ تلاوت کا تواب ضرور ہے لیکن قرآن مجیدے حقیقی

فائده اس ونت حاصل ہوسکتا ہے جب کداس کے معانی اور مطالب میں غور وخوض کیا جائے اس کیے حتی المقدور قرآن کو سجھنے کی کوشش کرنی جابياوركى عالم دين سسبقاسبقارد هناجا ي-

2\_تغوى:

قرآن مجیدے حقیقی معنوں میں مستفیض وہی لوگ ہو سکتے ہیں جوشتی اور پر ہیز گار ہوں۔ دوسرے لوگ اس سے کما حقہ فائدہ نہیں اٹھا سكتے۔اس امرى طرف سوره بقره كي غاز ميں هندى لِلْمُتَقِيْنَ كهدراشاره فرمايا كيا ہے۔

حلاوت کرتے وقت میربات ذہن سے ہرگز اوجمل ندہونی جا ہے کہ بیدالمللہ تعالیٰ کی کتاب ہے جواس نے اپنے صبیب حضرت محم علاقط پرنازل فرمائی ہے۔اس کے اوب واحتر ام اوراس کے احکام کی پابندی ہی میں جاری فلاح اور کامرانی مضمر ہے اوراس سے سرتانی سراسر نقصان اورخمارے كاموجب ہے۔

1- فنیلت قرآن کے بارے میں آپ کیا جائے ہیں؟ مسدق آن رمخفرنوٹ تحریر کریں؟ سیدہ

4- "مقدار تلاوت" رمخضرنوك كهيع؟

"رموزاوقاف"اور"جرواخفا"سے کیامرادے؟

6- قرآن پاک سے حقیق معنول میں مستفیض ہونے کے لیے کن صفات کا ہونا ضروری ہے؟

Freebooks.pk

LOOKS.PK

# آيات قرآن عيم مع ترجمه وتشريح

اَعُوُدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيُطِنِ الرَّحِيْمِ بِشْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

(1)

"اورتمھارا خدا ایک ہی خدا ہے اس کے سواکوئی خدانہیں وہ بڑا

وَالِهُكُمُ اِللهُ وَاحِدٌ ۚ آلَالِهُ اِلَّا هُوَ الرَّحْمٰنُ الرَّحِيْمُ٥ (البقرة: 163:2)

مهربان نہایت رحم والاہے۔''

مشكل الفاظ كمعانى: إلة :معبود لا بنين كوئى نبيل رالًا :سوائ المرعم على المربان برامهر بان بحدرتم كرف والا بيلفظ الله كسوا

تشری : عقیدہ تو حیداسلای تعلیمات کی بنیاد ہے وراس آ ہے میں اس کو پیش کیا گیا ہے۔ تو حیدکا مطلب ہے کہ معبود حقیق صرف اللّٰہ ہے جوایک ہے۔ اس کا کوئی شریک بیس اور نہ بی کوئی اس کا ہم پلہ اور ہم سر ہے۔ وہ خود بخود ہنو دہ ہمیشہ ہے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ وہ می سب کا خالق اور مالک ہوا یک ہوا کہ ہمیشہ اس کے خاص ہوئی دہ تارہ ہیں اور وہ کسی کا محتاج نہیں۔ ساری کا تنات کا نظام آئی کے حکم ہے چل رہا ہے۔ چاند ستارے اور سورج سب اس کی بخشی ہوئی روشن سے جیکتے ہیں اور اس کے حکم ہے گردش کرتے ہیں۔ ساری مخلوق کی زندگی اس کے امرے قائم ہے۔ اور سورج سب اس کی بخشی ہوئی روشن سے جیکتے ہیں اور اس کے حکم ہے گردش کرتے ہیں۔ ساری مخلوق کی زندگی اس کے امرے قائم ہے۔

عقیدہ توحید انسان کے فکر عمل میں ایک انقلاب ہرپا کردیتا ہے۔خدائے واحد کورب العالمین ماننے سے عالمگیر براوری کا تصور پیدا ہوتا ہے۔ تنگ نظری کا خاتمہ ہوجا تا ہے اور ہماری انفرادی اوراجتما عی زندگی کا خاکہ پیسر بدل جا تا ہے۔انسان میں خود داری اورعزت نفس پیدا ہوتی ہے اوروہ اللّٰہ کے سواسب سے بے نیاز ہوجا تا ہے۔اللّٰہ کواتھم الحاکمین ماننے سے غلامی کی تمام بندشیں کٹ جاتی ہیں اور اللّٰہ تعالیٰ کو علیم وجبر تشکیم کر لینے کے بعد انسان جھپ کر گناہ کرنے سے بھی باز آ جا تا ہے۔

اہل عرب نزول قرآن کے وقت بت پرست تھے۔ اپنی آرزوؤں کے حصول کی خاطراپنے بتوں کے سامنے جھکتے اور گڑ گڑاتے سے۔ اسلام نے انھیں میہ بتایا کہ تمھارا بیٹل سراسر غلط ہے۔ میہ بت نہائی تم کوفائدہ پہنچانے پر قادر ہیں اور نہوہ تم کوکسی قتم کا نقصان پہنچا کتے ہیں۔ تمھاری دُعاوُں کو سننے اور قبول کرنے والا ہے۔ اس لیے تم ہیں۔ تمھاری دُعاوُں کو سننے اور قبول کرنے والا ہے۔ اس لیے تم صرف اس کی عبادت کرواور اس کے آگے سر جھاکو تا کہ دین و دُنیا کی نعتوں سے مالا مال ہوجاؤ۔

(2)

. هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَآ اِللَّهَ الَّا هُوَ عَلِمُ الْعَيُبِ
وَالشَّهَادَةِ عَهُوَ الرَّحُمٰنُ الرَّحِيمُ ٥

''وہی المله ہے جس کے سواکوئی اور عبادت کے لائق نہیں (وہ) جاننے والا ہے پوشیدہ چیزوں کا اور ظاہر چیزوں کا۔وہ بڑا مہر ہان انتہائی رحم والا ہے۔''

ooks.pk

2. هُوَ اللَّهُ الَّذِي لَآ الله إلَّا هُوَ الْمَالِكُ الْقُدُّوسُ السَّلْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ طَلَّى السَّلْمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ طَلَّى اللهِ عَمَّا يُشُرِكُونَ ٥

3. هُوَ اللَّهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسُنَى الْمُصَوِّرُ لَهُ الْاَسْمَاءُ الْحُسُنَى السَّمُونِ وَالْاَرُضِ الْحُسُنَى السَّمُونِ وَالْاَرُضِ وَالْحَرْنُ الْحَكِيْمُ (الحشر: 22:59)

''وبى الله ہے جس كے سواكوئى اور عبادت كے لائق نہيں۔ (وو) حاكم ہے نہايت باك ہے سب عبول سے صاف ہے امن دين والا ہے 'گرمبان ہے فالب ہے خود مختار ہے، برى عظمت والا ہے۔اللہ اس شرك ہے باك ہے جولوگ كررہے ہيں۔''

''وہ الله ہے پیدا کرنے والا 'بنانے والا صورت عطا کرنے والا۔ اس کے نہایت اچھے نام ہیں ہر چیز خواہ آسانوں میں ہے یا زمین میں اس کی حمد وثنا کرتی ہے اور وہی غالب ہے حکمت والا۔''

مشكل الفاظ كمعانى: الْعَيْبُ: بوشيده باطن \_ اَلشَّهَادَةُ: ظاهر \_ الْقُدُّوسُ: پاك ذات نهايت پاك (اسم مبالغه) اَلسَّلهُ: سب عيبول عصاف \_ اَلْمُومِنُ: امن وامان دين والا \_ اَلْمُهَيْمِنُ: محافظ وَنَّهِ بان \_ الْعَوْنِينُ : غالب زبر دست \_ اَلْجَبَّارُ: خود محتار \_ اَلْمُهَيِّمِنُ: معافظ وَنَّهُ بان \_ الْعَوْنِينُ : غالب زبر دست \_ اَلْجَبَّارُ: خود محتار \_ الْمُهَيِّمِنُ: معافظ وَنَّهُ بان \_ الْعَوْنِينُ : غالب زبر دست \_ الْمُهَيِّمِنُ : فالا اللهُ والا على على اللهُ على اللهُ والا عَمْت والا \_ اللهُ اللهُ اللهُ والا عَمْت والا \_ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ والا عَمْت والا \_ اللهُ اللهُ اللهُ والا عَمْت والا \_ اللهُ اللهُ اللهُ والا عَمْت والا \_ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ والا عَمْت والا \_ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ والا عَمْت والا \_ اللهُ اللهُ

تشریخ: ان آیات میں صفات باری تعالی کاذکر ہوا ہے۔ عربی میں السلّب خداوند تعالیٰ کے اسم ذات کے طور پر استعال ہوتا ہے۔ اس کے سواجونام خدا کے لیے استعال کیے جاتے ہیں وہ سب صفاتی ہیں اور وہ اس کی کئی نہ کی صفت اور خوبی کو ظاہر کرتے ہیں۔ السلّب تعالیٰ کے سواکوئی خدائی صفات کا مالک نہیں۔ وہی ایک پوشیدہ اور ظاہر سب پچھ جانتا ہے۔ ماضی میں جو پچھ گزر چکا ہے حال میں جو پچھ موجود ہاور مستقبل میں جو پچھ ہونے والا ہے سب پچھ بغیر کئی ذریعے کے براہ راست اس کے علم میں ہے۔ وہ محسوں اور غیر محسوں موجود اور غیر موجود ہر چیز کو جانتا ہے۔ وہ سرایا رحمت ہے اور اپنے بندوں پر نہایت مہر بان ہے۔ تمام جہانوں کا حقیقی حاکم وہی ہے۔ ہر چیز کا دراصل وہی مالک ہے۔ ہرشے اس کے قبضے میں ہے اور اس کی تابع اور مطبع ہے۔

اس کی ذات میں کوئی عیب نہیں اور وہ پاکیزہ ترین ہے۔ وہ مراسر سلامتی ہے۔ اسے کوئی آفت یا خرابی نہیں پہنچے سکتی نہ ہی اسے بھی زوال آئے گا۔ وہ اپنے بندوں کوئمام تکلیف دہ اور خوفناک چیز وں سے پناہ دیتا ہے اور انھیں امن میں رکھتا ہے۔ اگر کوئی مصیبت اس کے بندوں پر آبھی جائے تو ایسی آئی ہوئی مصیبت کو دور بھی وہی کرتا ہے اور اپنے بندوں کا محافظ اور ٹگہبان ہے۔ وہ غالب ہے اس کے مقابلے میں کوئی سرنہیں اٹھا سکتا۔ اس کے سما منے سب بے بس اور لا چار ہیں۔ وہ اتنا غالب ہے کہ طاقت کے ذریعے حالات کو درست کر دیتا ہے۔ کا نئات کے نظام کوجس طرح چاہتا ہے چلاتا ہے اور کسی میں مجال نہیں کہ اس کی راہ میں رکا وٹ کھڑی کر سکے۔ جنتی بھی عظمتیں ہیں وہ ساری کی ساری اس کے بیا اور وہ بڑی سے بڑی عظمت اور کبریائی کا مالک ہے۔

السلّب تعالیٰ کے اقتد ارا ختیارات اوراس کی ذات وصفات میں جولوگ بھی اس کے ساتھ کسی کوشر یک کرتے ہیں وہ بہت بڑے طالم ہیں۔اللّٰہ تعالیٰ اس سے پاک ہے کہ کسی بات میں کوئی اس کا شریک ہو۔ الله تعالی تمام کائنات کاخالق ہے۔ ہر چیزخواہ وہ مادی ہویاغیر مادی اس کا پیدا کرنے والا اور بنانے والاصرف وہی ہےاور ہر گلوق کو طرح طرح کی صورتیں عطا کرنے والی اس کی ڈاٹ ہے۔ اس کے نہایت اچھے نام ہیں۔ کا کنات کی ہرشے اس کی حمد وثنا کرتی ہے۔ وہ غالب ہےاور حکمت والا ہے۔

(3)

قُلِ اللَّهُمَّ مَلِكَ الْمُلُكِ تُؤْتِي الْمُلُكَ مَنُ تَشَآءُ وَتَنُزِعُ الْمُلُكَ مِمَّنُ تَشَآءُ (وَتُعِزُّ مَنُ تَشَآءُ وَتُلِلُّ مَنُ تَشَآءُ ﴿ بِيَدِكَ الْعَيُرُ ﴿ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ

(آل عمران: 26:3)

جس سے جاہتا ہے ملک چھین لیتا ہے۔ تو عزت دیتا ہے جے جاہتا ہےاور ذلت دیتا ہے جے جاہتا ہے۔ سب خیر تیرے ہاتھ میں ہے۔ بے شک تو ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے۔'' جھیں اس

" كبوا الله الكملك كوملك ويتاب جي عابتا باور

مشكل الفاظ كے معانی: تُونِيًا ہے۔ تَنُزِعُ: تو زَكال لِبْنَا ہے تَو چین لِبَنَا ہے۔ تُعِوُّ: توعزت دیتا ہے۔ تُلِالُ: تو ذلت دیتا ہے۔ تَشَآءُ: توجا ہتا ہے۔ ﴾

تشریج: اس آیت میں رَبِّ تعالیٰ کی شان اورعظمت کا ذکر ہے اور پیہ بات ذہن نشین کرائی گئی ہے کہ ملک محکومت اورسلطنت کا اصلی ما لک الملّله تعالیٰ ہی ہے۔ کا ئنات کی ہرشے کا خواہ وہ آسانوں میں ہویاز مین میں الملّله ہی بلاشر کت غیرے مالک ہے۔اس کے اختیار میں ہے جس کو چاہے ملک وسلطنت سے نواز دے اور جس سے چاہے ملک وسلطنت چھین لے اور اس کی جگہ کسی دوسر سے خض کو کاروبارِ حکومت سونپ دے۔

عزت اور ذلت دینے والابھی اللّٰہ تعالی ہے۔اس کے سوانہ کوئی عزت دے سکتا ہے اور نہ ہی ذلیل کرسکتا ہے۔جولوگ حصولِ اقتداریا طلبِ عرِّ وجاہ میں اللّٰہ کے سواکسی اور کے سامنے جھکتے ہیں وہ لوگ فی الحقیقت بہت احمق ہیں۔ انھیں معلوم ہونا چاہیے کہ اقتدار کا دینایا چھین لینا اسی طرح عزت دینایا ذلیل وخوار کر دینا صرف اللّٰہ تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے۔ ہرتیم کی بھلائی اسی کے ہاتھ میں ہے اور وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ دُنیا کی کوئی طاقت اس کے راہتے میں حاکل نہیں ہو سکتی۔

(4)

وَإِذْ يَرُفَعُ إِبْرَاهِمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَاسْمَعِيلُ ﴿ رَجُنَا تَقَبَّلُ مِنَّا ﴿ إِنَّكَ آنْتَ السَّمِيُعُ الْعَلِيُمُ ٥

رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِمَيْنِ لَكَ وَمِنُ ذُرِّيَّتِنَآ أُمَّةً مُّسُلِمَةً لَكَ وَمِنُ ذُرِّيَّتِنَآ أُمَّةً مُّسُلِمَةً لَكَ مَنَا سِكْنَا وَتُبُ عَلَيْنَا ۚ إِنَّكَ ٱنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ ٥ الرَّحِيْمُ ٥

"اور جب ابراہیم اور اساعیل علیجا السلام خانہ کعبہ کی دیواریں اٹھا
دے تھے(اور یہ کہدرہے تھے) اے ہمارے پروردگار ہماری طرف
سےاس کو قبول قرما بے شک اُو خوب سننے والا ہے جانے والا ہے ۔"
"اے ہمارے رَبّ ہم دونوں کو ہمیشہ اپنا فر ما نبر دار بنا اور ہماری اولا دمیں سے بھی ایک جماعت بیدا فر ما جو تیری فر ما نبر دار ہواور ہمیں ہماری عبادت کے طریقے بتا اور ہم پر اپنی رحمت کے ساتھ رجوع فر مانے والا ہے انتہائی مہر بان ہے

اے ہمارے رَبُّ اوران میں ایک رسول بھیج اٹھی میں ہے جوان کے سامنے تیری آیتیں تلاوت فرمائے اوراٹھیں کتاب اور دانائی کی تعلیم وے اوراٹھیں پاک کردئے بے شک تو ہی غالب ہے

رَبَّنَا وَابُعَثُ فِيُهِمُ رُسُولاً مِنْهُمُ يَتُلُوا عَلَيُهِمُ البِيْكُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيُهِمُ النَّكَ انْتَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ٥٤ (البقره:2:127-129)

مشكل الفاظ كے معانی: إذُ : جب الْفَوَاعِدُ: نيوين بنيادي (واحدقاعده) - الْبَيُتِ: هُمُ خانه كعبه - تَفَيَّلُ: قبول فرما - مُسُلِمَيُنِ: دو فرما نبردار (تثنيه) أدِ: دكھلا - مَنَاسِك: دستور طريقه عبادت (واحد مَنْسَک) - تُسُبُ: تو بدقبول فرما رجوع فرما - يَسُّلُوا (وه) تلاوت كرے - يُنَوَيِّحَىٰ: ياك كردے - اَلْجِحْكُمةَ : صِحِح اور پخته علمُ واناكی اور عقل كی باتیں -

تشری ان آیات میں تغییر کعبے وقت حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت اساعیل علیہ السلام کی دعاؤں کا ذکر ہے۔ حضرت ابراہیم الله کے اولوالعزم پیغیبروں میں ہے ہیں اور اپنے بعد کے تمام نبیوں اور رسولوں کے جدا مجد ہیں۔ حضرت اساعیل علیہ السلام اور حضرت اساعیل علیہ السلام آپ کے بیٹے ہیں۔ حضرت اساعیل آپ کے وہ فرزند ہیں جنھیں بجین میں آپ نے سرز مین مکہ مرمہ میں آکر بسایا اور جب جوان ہوئے تو تغییر خانہ کعبہ میں شریک کیا۔

ان آیات میں بتلایا گیاہے کہ وہ وقت یاد سیجئے جب حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل علیجاالسلام خانہ تعبہ کی بنیادیں کھڑی کررہے تھے اور تغییر میں مشغول تھے تو ساتھ ساتھ مید دُعا کررہے تھے کہ خدا وندا ہماری اس خدمت کو قبول فرما تو ہی ہماری دعاؤں کا سننے والا ہے اور ہماری نیتوں اورارا دوں سے واقف ہے۔ اے ہمارے پروردگارا ہم تیری فرما نبرداری کے لیے کوشاں رہتے ہیں۔ ہمیں شیچے معنوں میں اپنا فرما نبردار بنا ہم برختم بنا۔ جب تک ہم زندہ رہیں تیرے مطبح رہیں اور تیرے تھم سے سرتا بی نہ کریں۔ اے ہمارے زب اس اطاعت اور فرما نبرداری کا سلسلہ ہم پرختم نہ ہموجائے بلکہ ہماری اولا دمیں سے ایک جماعت ایس پیدا کرجو تیری تالع فرمان ہواور تیرے تھم کے سامنے اپنی گردن جھا ایا کرے۔

خداوند! ہمیں اس مقدس گھر کے جج اور زیارت کے آ داب بھی سکھلا دے اور ہماری طرف توجہ فرما۔ تیرے سواکون ہے جو ہماری طرف توجہ کرے گا اور ہمارے حال پر رحم کھائے گا۔ حقیقت میں اپنے بندول کی طرف تو ہی توجہ کرنے والا ہے اور خطا کاروں کی توبہ بار بار قبول کرنے والا ہے اور انتہائی مہر بان ہے۔

اے پروردگار! ہماری کسل میں ایک ایبااولوالعزم رسول مبعوث فرمانا جوان میں ہے ہواور جوان کے سامنے تیری آیات پڑھ کرسائے اور انھیں تیری کتاب کی تعلیم دے۔اوراس کے معانی ومطالب بھی انھیں سمجھائے جوسراسر حکمت اور عقل دوانش کی باتیں ہیں اور انھیں ہرقتم کی خامیوں اور کمزور یول ہے پاک کردے اوراش کے معانی ومطالب بھی آراستہ کردے۔خداوندا توہر چیز پرغالب ہے ۔ تو جو چاہتا ہے کرتا ہے تیرے خامیوں اور کمزور کو گائی کردے اورا خلاق حسنہ سے انھیاں آراستہ کردے۔خداوندا توہر چیز پرغالب ہے ۔ تو جو چاہتا ہے کرتا ہے تیرے کاموں میں کوئی دخل نہیں دے سکتا۔ تو لامحدوداور بے انتہاا فتایار کا مالک ہے۔ تیرام کام حکمت پر بنی ہے اورکوئی فعل حکمت سے خالی نہیں۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے بیٹے حضرت اساعیل کے ساتھ مل کرنقمیر خانہ کعبہ کے وقت جنتی چیز وں کے بارے میں الملله تعالیٰ سے دعا ئیں کیس وہ سب کی سب قبول ہوئیں۔

اوّل: اللّه تعالى سے دُعاكى كدان كى يەخدمت قبول فرمائے۔اللّه تعالى نے يدُعا قبول كرلى اورخاند كعبه آج بھى آباد ب اورجو

عظمت اسے کمی ہے وہ کسی اورعبادت خانے کوئییں مل سکی ۔ کروڑ وں مسلمان اس کی طرف رخ کر کے نمازیں ادا کرتے ہیں اور لا کھوں افراد ہر سال فریضہ جج کی ادائیگی کی غرض سے یہاں حاضر ہوتے ہیں اور ہزاروں انسان ہرروزعمرہ ادا کرتے ہیں۔

دوسری دُعامیقی کہمیں اپنافر مانبردار رکھ۔ بیدونوں اللّٰہ تعالی کے بہترین بندے قرار پائے اور آسانی کتابوں میں دونوں کی اطاعت اور فر مانبرداری کے واقعات بیان کر کے اللّٰہ تعالی نے اس بات کی تصدیق کردی۔ حضرت ابراہیم خلیل اللّٰہ اور حضرت اساعیل ذیج اللّٰہ کے لقب سے نوازے گئے۔

تیسری دُعامیقی کہ ہماری نسل میں ایک مسلم قوم پیدا کر۔حضرت اساعیل کی نسل سے مسلم قوم اس نام کے ساتھ پیدا ہوئی جو قیامت تک رشد وہدایت کاسر چشمہ بنی رہے گی۔

چوتی چیز جس کی خواہش دونوں نے کی موہ میتی کہ ہمیں جج کے طریقے سکھادے۔ بدؤ عابھی قبول ہوئی اور آپ کو جج کے تمام طریقے سکھائے گئے اور امت مسلمہ ہرسال تمام مناسک وآ داب کے ساتھ فریضہ جج اداکرتی ہے۔ بدوہی آ داب ہیں جو حضرت ایراہیم اور حضرت اساعیل علیماالسلام کو سکھائے گئے ۔ مشرکعین مکہ نے ان میں کچھ باتیں غلط قتم کی اپنی طرف سے شامل کر رکھی تھیں مگر حضور اکرم علی نے ناط باتوں کومٹا کر مجھے مناسک جج کو از سرنوزندہ کیا جن پرائمت مسلم علی بیرائے اور تا قیامت ان پڑمل ہوتارہے گا۔

یا نچوین خواہش پیتھی کہ ہماری اولا دیم ایک ایسار سول مبعوث فرما جوان چندصفات سے مقصف ہو۔ اول بیک اس پر کتاب نازل ہو اور وہ اس کی آیات لوگوں کو بڑھ کرسنائے۔ دوم بیکدوہ نیصرف سنائے بلکہ جہاں جہاں کتاب اللّٰہ کے بچھنے ہیں لوگوں کو دشواری چیش آیے تو اس کی تشریح وہو ہیں ہیں آیے بیٹ اس کی تشریح وہو ہیں ہیں کہ اس کی اس کی تشریح وہو ہیں ہیں کہ وہو ہیں ہیں کہ اور اس کی نامیوں اور کم وہ دیوں سول سے پاک کر کے انھیں اخلاقی حضہ سے آراستہ کردے۔ بیخواہش بھی رَبّ تعالی نے پوری فرمائی اور ان تمام صفات سے مقصف رسول سے پاک کر کے انھیں اخلاقی حضہ سے آراستہ کردے۔ بیخواہش بھی رَبّ تعالی نے پوری فرمائی اور ان تمام صفات سے مقصف رسول حضرت اساعیل علیہ السلام کی اولا دسے اس مقام پر پیدا ہوا جہاں بیدہ عالی گئی تھی۔ تمام پیغیر جو حضرت ابرا بیم کے بعد نہوں کا اور دعائے ابرا بیم مکمل کے بیٹے حضرت اساعیل کی نسل میں سے ہوئے اور دعائے ابرا بیم مکمل طور پر قبول ہوئی۔ آپ علیہ کی نمی آیا اور نہ آئی گیا گیا۔ آپ علیہ کی نمی آیا اور نہ آگی گئی کہ بیا کہ معوث فرمایا گیا۔ آپ علیہ کے بعد نہوں کی آیا اور نہ آگیا۔ آپ علیہ کی آیا اور نہ آگیا۔ آپ علیہ کے بعد نہوں کی آیا اور نہ آگیا۔ آپ علیہ کی آیا اور نہ آگیا۔ آپ علیہ کے بعد نہوں کی آیا اور نہ آگیا۔

(5)

"ب جر شك الله تعالى في ايمان والول براحمان فرمايا كمان ميس

ان بى ميں سے ايك رسول بھيجا۔ جوان كےسامنے الله كى آيتيں

يرهتا باورانهي ياك كرتاب اورانهي كتاب وحكمت كي تعليم

دیتاہےاگر چہوہ اس سے پہلے کھلی گمراہی میں تھے۔''

لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذُ بَعَثَ فِيْهِمْ رَسُولاً مِّنُ اَنْفُسِهِمْ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ النِّهِ وَيُزَكِّيُهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَبَ وَالْحِكْمَةَ ۚ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلَلٍ مُّبِيْنِ٥

(آل عمران: 164:3)

مشكل الفاظ كم معانى: مَنَّ: احسان كيا-بَعَث: بهيجالمِنُ أَنْفُسِهمُ: ان بى مِن سے مضلال جمرات مُمينُ : كلى بولي واضح

تشری : اس آیت میں نبی کریم علی کے وہ اوصاف بیان ہوئے ہیں جو دُعائے ابراہیمی میں مذکور ہیں۔ بید حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل کی دُعا کی قبولیت کا ایک واضح ثبوت ہے کہ جن صفات کے ساتھ مضعف رسول بھیجنے کی باپ بیٹے نے دُعا کی تھی افساف والارسول ان کی اولاد میں سے رَبّ تعالی نے بھیجا۔ رسول اکرم علی کے گرش نیف آور کی الملّلہ کا وہ عظیم احسان ہے جس کا شکر ادانہیں کیا جا سکتا۔ ویسے تو آپ علی کی منام معتوں سے بڑھ کر ہے کیونکہ آپ علی پی ایمان لا آپ علی کی تمام معتوں سے بڑھ کر ہے کیونکہ آپ علی تھی ایک ان لا کی تمام معتوں سے بڑھ کر ہے کیونکہ آپ علی تھی الموں پر بھی میں سے ان میں اپنارسول بھیجا جس کی صفات میہ ہیں۔ احسان کیا کہ اضی میں سے ان میں اپنارسول بھیجا جس کی صفات میہ ہیں۔

### 1-تلاوت آيات:

لیمی قرآن کریم کی آیات کوجوالله تعالی کی طرف سے نازل ہوئی ہیں لوگوں کو پڑھ کرسناتے ہیں۔ آیاتِ قرآنی اپنے اندراعجاز رکھتی ہیں کہ ؤنیا کے تمام جن وانس مل کربھی ان کا مقابل نہیں کر سکتے مگر جب رسول عربی علیقے ان کی تلاوت کرتے ہیں اورلوگوں کو پڑھ کرسناتے ہیں تو پھر دل موم ہوجاتے ہیں۔ یوں تلاوتِ آیات کریم آپ مسلقہ کے خصوصی اوصاف میں سے ہے۔

# 2\_تزكيه نفوس:

صدیوں ہے گراہ اور بدکر دارلوگوں کے دلوں کو گندگیوں سے پاک کرتے ہیں۔ بت پرتی اور گناہوں کے ارتکاب کی وجہ سے لوگوں کے دل سیاہ ہو گئے تھے۔رسول کریم علیقی ان کے دلوں کوصاف اور پاک کردیتے ہیں۔ بگڑی ہوئی انسانیت کوحیوانیت سے نکال کرا خلاق عالیہ سے آراستہ کرنارسول عربی علیقی بن کا کام ہے۔عرب جیسی غیرمہذب قوم کوتہذیب کی بلندیوں پر پہنچادینا تزکید نفوس نہیں تو اور کیا ہے۔

# 3 تعليم كتاب:

لیعنی کتاب الملله کی تشریح و توضیح کرتے ہیں اور اس کے اسرار ورموز اور معانی ومطالب بتاتے ہیں اور اس کے مشکل مقامات کی وضاحت کرتے ہیں۔

# 4 لعليم حكمت:

یعنی عقل و دانش کی باتیں سکھاتے ہیں اور اپنے اقوال واعمال کے ذریعے ان تمام سٹائل کا حل بتادیے ہیں جنھیں فلنفی اور اہلِ عقل حل کرنے سے قاصر رہے ہیں۔

رسول کریم علیہ الصلوٰۃ والتسلیم وُنیا کی گمراہ ترین قوم میں جھیج گئے۔ آپ علیہ کے دفت ساری وُنیا پہتی کا شکارتھی۔ ہر قوم کی اضلاقی ' ندہبی سیاسی اور ساجی حالت بہت ابترتھی۔ عربوں کی حالت اور بھی ناگفتہ بھی۔ پورے جزیرہ عرب پر قبائلی نظام چھایا ہوا تھا۔ قبیلے کے باہر محبت اور اخوت کا نام ونشان تک نہ تھا۔ لوگ ایک دوسرے کے خون کے پیاسے تھے۔ معمولی می بات پر تکواریں بے نیام ہوجاتی تھے۔ معمولی می بات پر تکواریں بے نیام ہوجاتی تھے۔ معمولی میں جاتی ہوجاتی تھے۔ معمولی میں جو ااور شراب خوری پروان تھیں۔ جنگ ایک دفعہ چھڑ جاتی تو تمیں تمیں چالیس حال تک ختم ہونے کا نام نہ لیتی۔ سخاوت کی آڑ میں جوااور شراب خوری پروان

چڑھ رہی تھی۔ بہادری کے نام برظلم وتشدد کا دوردورہ تھا۔جھوٹے وقار کی خاطر معصوم بچیاں زندہ درگور کی جارہی تھیں۔ بت پرتی ادر نٹرک کا بیہ حال تھا کہ خانہ کتھ بیس تین سوساٹھ بت، رکھے تھے جن کی پر تنٹ کی جاتی تھی۔ اہلی عرب کی اس گمراہی کوقر آن تھیم نے ضَلال مُبیئن کا نام دیا ہے۔ بید سول کریم علیقی کی رسالت کی برکت ہے کہ ؤنیا کی جاتی تو مسارے عالم کی ہادی اور رہنما بن گئی۔ حضور علیقی کی بعث اللّٰه نیا گئی کا بہت بڑاا حسان ہے چونکہ اس نعمت سے صرف مسلمان ہی پورے طور پر بہرہ ور ہوئے ہیں یا ہو سکتے ہیں اس لیے بیا حسان اللّٰہ نے فی الحقیقت مسلمانوں کے ساتھ ہی کیا ہے۔

(6)

لَقَـدُ جَـآءَ كُـمُ رَسُولٌ مِّنُ اَنُفُسِكُمُ عَزِيُزٌ عَلَيُهِ مَا عَيْتُمُ حَرِيْصٌ عَلَيْكُمُ بِالْمُؤْمِنِيْنَ رَءُ وُفٌ رَّجِيْمٌ٥

فَاِنُ تَــَوَلُوا فَقُلُ حَسُبِىَ اللَّهُ فَانْصَلَى لَآلِهُ اللَّهِ هُوَ طَّعَلَيُهِ تَوَكَّلُتُ وَ هُوَرَبُّ الْعَرُشِ الْعَظِيْهِ٥عَ

(التوبه 9:128-129)

میں سے ہیں جن پرتمھارامشقت میں پڑنا سخت گرال گزرنا ہے جو تمھاری بھلائی کے نہایت چاہتے والے ہیں جو ایمانداروں کے ساتھ بڑے ہی شفق ہیں انتہائی مہربان ہیں پھراگروہ مند پھیریں تو کہد ہجئے کہ جھے اللّٰ ہ کافی ہے۔اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں میں میں گئے کہ ایک ہے۔''

"ب شک تمحارے پاس ایک ایسے رسول تشریف لائے ہیں جوتم

مشكل الفاظ كمعانى: عَندِيُو الرَّالُ الكَيف ده عَنيتُهُ الم مشقت مين پڑ گے ـ حَسدِيُصُ الحَيْرَ فواه ـ وَهُ وُفُ اِبِهِ اللَّهِ عَلَيْ مِهِ بان - تَوَ لُّوُا: وه منه پھيرلين روگر دانى كرلين \_ حَسْبِيُ: ميرے ليے كافى ہے ـ جھے كافى ہے ـ تَوَ كُلُتُ: مِين نے بھروسه كيا ـ

تشريح: كبلى آيت مين رسول كريم عليه كل حارصفات بيان موتى بين-

# 1. مِنُ أَنْفُسِكُمُ:.

تم میں سے ہیں۔نوع اسانی سے تعلق رکھتے ہیں اورتھارے ہم قوم ہیں۔ اجبی نہیں ہیںتم ان سے اچھی طرح واقف ہو۔ بچپن ہی سے ان کے اخلاق وکر دارکوتم و کیھتے رہے ہواورتم بی ان کوصادق اورامین کہدکر پکارا کرتے تھے۔ان کی بچائی اور راست بازی پرتم گواہ تھے۔ اب وہ یہ فرماتے ہیں کہ اللّٰہ تعالیٰ نے جھےتمھاری طرف ہوایت کے لیے پیٹیر بنا کر بھیجا ہے تو تم ان کے اس قول کوسچا کیوں نہیں سیجھتے اور جھوٹ کا الزام کیوں لگاتے ہو؟

# 2. عَزِيُزٌ عَلَيُهِ مَاعَنِتُمُ:

جو بات شخصیں مشقت میں ڈالے یا جس چیز ہے شخصیں آگلیف پہنچے وہ ان پر بہت گراں گزرتی ہے۔ وہ ہرممکن طریفے ہے تھاری پریشانیوں کو دُورکرتے ہیں اور جودین لے کرآئے ہیں وہ بہت اُ سان ہے۔اس پڑمل کرنے میں کوئی تکلیف نہیں تے تھاری وہ غلط کاریاں جو عذاب الٰہی کودعوت دے رہی ہیں ان کے لیے تخت پریشان کن ہیں۔

3. حَرِيْضُ عَلَيْكُمُ:

تمھاری خیرخواہی اور نفع رسانی کی خاص تڑپ ان کے دل میں پائی جاتی ہے جس طرح باپ اپنی اولا دکی بھلائی کے لیے حریص ہوتا ہے۔ای طرح رسول کریم علی فی تمام انسانوں کی بھلائی کے خواہاں ہیں۔

4. بِالْمُوْمِنِيْنَ رَءُ وُفُ رَّحِيْمٌ:

آپ علیقہ کی شفقت ورافت کی انتہانہیں۔جولوگ آپ علیقہ کے دین کوقبول کرتے ہیں ان پرآپ علیقہ کے کرم کی بارش برتی ہے اور ان كراته بحدشفقت عيش آتے ہيں۔

دوسری آیت میں رَبّ تعالی نے آنخصور علیقہ کوفر مایا که اگر لوگ آپ علیقہ کی بات ندمانیں اور روگر دانی کریں تو کہد دیجئے کہ جھے ميرا الله كافى ہے۔ اى پرميرا بحروسہ اوروه عرش عظيم كامالك برين محسن ايمان كى دعوت اس كيد در باجول كداس بين تحمارى بھلائی ہے اگرتم اسے قبول ندکرو کے تومیرا کچھنہیں بگڑتا۔میرے لیے میرا اللّٰہ کافی ہے جس کی قدرت کا اندازہ ہی نہیں لگایا جاسکتا۔

ِهُ وَالَّذِئُ آرُسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُطُهِرَهُ

عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ ﴿ وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيُداً٥ ﴿

مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ ﴿ وَالَّـٰذِينَ مَعَةٌ اَشِـدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَـمَآءُ بَيْنَهُمُ تَوا هُمُ رُكَّعًا سُجَّداً يَّبُتَغُونَ فَضَلاً مِّنَ اللَّهِ وَرِضُوَاناً نَسِيُمَا هُمُ فِي وُجُوْهِهِمْ مِّنُ ٱثْرِ السُّجُوُدِ ط ذُلِكَ مَثْلُهُمُ فِي التَّوْرَةِ عَمْلُحُومَثَلُهُمْ فِي ٱلْإِنْجِيُلِ عَ <sup>قَف</sup>ُ كَزَرُع انحُرَجَ شَطَّتَهُ فَازُرَهُ فَاسْتَغُلَظَ فَاسْتَوى عَلَى سُوقِه يُعُجِبُ الزُّرَّاعَ لِيَغِيْظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ طُوَعَدَ اللَّهُ الَّـذِيْنَ امَنُوا وَعَـمِـلُوا الصَّلِحٰتِ مِنْهُمُ مَّعُفِرَةٌ وَّاجُرًا

(الفتح:48:48-29)

الله)وي ہے جس نے اپنے رسول کو مدایت اور سچادین دے كربعيجاتا كماسي سباديان يرغالب كرد اوراس بات كاالله بطور گواہ کافی ہے۔"

"محدالله كرسول بين اورجولوگ ان كيساته بين وه كافرول کے مقابلے میں سخت ہیں اور آپس میں زم دل ہیں۔ تو انھیں د کھے گار کوع کرتے ہوئے جدہ کرتے ہوئے اور الله کافضل اور رضا جا ہے ہوئے ان کی نشانی سجدوں کی تا ثیر سے ان کے چروں پرموجود ہے۔ بیان کی صفت تو رات میں ہے اور انجیل میں ان کی صفت ہے جیسے ایک کھیتی کہ اس نے اپنی سوئی نکالی پھر اسے طاقت دی پھرخوب موٹی ہوگئے۔"

" پھرا پنے نے پرسیدھی کھڑی ہوگئی کہ کسانوں کو بھلی گلتی ہے الله نے مسلمانوں کورتی اس لیے دی کہان کے ذریعے کا فروں کے ول جلائے الله نے ان کے لیے جوایمان لائے اورا چھے کام کے بخشش اوراج عظیم کاوعدہ کررکھاہے۔"

تشریج: ان آیوں میں بنایا گیا ہے کہ رسول المسلّم علی الله علی ہوا ہے۔ اور سچاد مین کے کرتشریف لائے ہیں۔ آپ المسلّم تعالی کے بیھے ہوئے ہیں ہیں جواعلی اخلاق اور بلند کردار کا پیکر ہیں۔ المسلّم بوسچاد مین اللہ نعالی نے آپ علی ہے۔ قرآن مجید کا نور وعطیات بھی دیے ہیں۔ ہدی اور دین الحق یعنی قرآن کی میں ہراسر رشد وہدایت کا سرچشمہ ہے اور اسلام جوسچاد مین اور برحق ہے۔ قرآن مجید کا نور وُنیا کے کونے کونے میں پھیل جائے گا اور دین اسلام کا وُنیا میں بول بالا ہوگا۔ یہی المسلّم بوسچاد میں اور اس کی مشیت ہے کہ بید مین نہر صرف عرب کے دینوں پر عالب آجائے بلکہ وُنیا کے تمام مذاہب برچھاجائے گا۔ کفار چاہی کا نفت کیوں نہ کو میں اور اس کی مشاب برجی ہوئے کا دور ہی کیوں نہ لگادی ہوئے موسلی کا میں ہوئے ہوئے کا دور ہی کیوں نہ لگادی ہوئے موسلی کی مسالت کے برحق ہونے مرضی پوری ہوئے دیں اس خاب اسلام پر الله تعالی کو اور ہو سکتا ہے۔ انلّله کی گوائی کے بعد کی اور کی گوائی کی ضرورت ہی باتی نہیں رہتی۔ یہ لگہ تعالی سے بڑھ کراور کون گواہ ہو سکتا ہے۔ انلّله کی گوائی کے بعد کی اور کی گوائی کی ضرورت ہی باتی نہیں رہتی۔

دین اسلام کے فلہ اور پر آری کا واضح ثبوت یہ ہے کہ اس وین کو جو پیغیر لے کرآیا ہے وہ تھ علی ہیں جوالے آلے کے برگزیدہ رسول ہیں اور
آپ علی ہے کہ ساتھی بھی مکمل طور پر آریت یافتہ ہیں۔ وہ نہایت منظم ہیں اور باہمی محبت وخلوص کا بیکر ہیں۔ جذبہ اخوت وہدردی سے سرشار ہیں
لیکن کفار کے مقابلے ہیں نہایت ہوئی اور نا قابل تنخیر ہیں۔ ان سے خوفز دہ نہیں ہوتے ان کے مقابلے ہیں نہایت یامردی کے ساتھ ڈٹ جاتے
ہیں۔ اُٹھیں اپنی قوت ہی پر بھروسٹہیں وہ نصرت الی کے بھی خواہاں ہیں۔ وہ اس امرے اچھی طرح واقف ہیں کہ اللّه کی مدد کے بغیر معمولی سے
معمولی کام بھی نہیں ہن سکتا۔ نہایت کشرت سے نمازیں پڑھتے ہیں جب دیکھورکوع میں جھکے ہوئے ہیں یا تجدے میں پڑے ہوئے ہیں۔

مومنین کی یہ صفات توریت میں بھی بیان ہوئی ہیں۔ انجیل میں ان کی مثال ایک بھیتی ہے دی گئی ہے جس طرح بھیتی کونیل نکالتی ہے اور رقتہ رفتہ رفتہ مضبوط ہوتی جائی ہے۔ بھراپ تنے پرسیدھی کھڑی ہوجاتی ہے۔ اسی طرح مسلمان ابھی کمزور ہیں اوران کی تعداد بھی زیادہ نہیں ہے۔ رفتہ رفتہ ان کی قوت وطاقت میں اضافہ ہوگا اوران کی تعداد بھی ہڑھے گی اور اسلام روز بروز ترقی کرتے ہوئے اپنے بیروں پر کھڑا ہو جائے گا۔ اسلام کی تدریجی ترقی کو دُنیا کی کوئی طاقت نہیں روک سکتی۔ جس طرح کسان اپنی بھیتی کولہلہاتے ہوئے دکھی کرخوش ہوتا ہے اللہ کھ کا رسول اوراس کے ساتھی بھی اسلام کی دن دونی رات چو گئی ترقی کو دکھی کرخوش ہوں گے اور کھار کے اسلام کوختم کرنے کے سارے منصوب خاک میں طاق کہتے بھاؤنہیں سکیں گے۔

الله تعالیٰ کا دعدہ ہے کہ ایمان والوں اور نیک عمل کرنے والوں کومغفرت عطا کرے گا اور بہت بڑا اجردے گا۔ حضور علیقے کے ساتھیوں کے چنداوصاف اس آلیت میں ندکور ہوئے ہیں۔

# 1. آشِدٌ آءُ عَلَى الْكُفَّارِ:

یعنی باٹل کی قوت کے مقابلے پروُٹ جانے والے ہیں۔ نتیجہ سے بے نیاز ہوکر اللّٰہ کی راہ میں جہاد کرنے کے لیے نکل پڑتے ہیں۔

2. رُحَمَّآءُ بَيْنَهُمُ:

بہال تک ملمانوں کاتعلق ہے وہ بڑی سرقت اور جدر دی کا ظہار کرتے ہیں۔

یمی دوصفات ہیں جن سے قومیں عروج حاصل کرتی ہیں ۔اول مخالف قو توں کا مقابلہ کرنے کی طاقت دوم ہاہمی اتفاق واتحاد جو ہاہمی رواداری اور محبت سے پیدا ہوتا ہے۔ایسے افراد جو اپنوں کے لیے توشیر ہوتے ہیں اور غیروں کے آگے بھیگی بلی بنے ہوتے ہیں۔ بہت جلد حرف غلط کی طرح صفح ہستی سے مث جاتے ہیں۔

# 3. تَراهُمُ رُكَعًا سُجُدًا:

جب ان کود کیھویا تورکوع میں ہوتے ہیں یا تجدے میں یعنی بہ کشرت نمازیں پڑھتے ہیں۔ یادالہی ہے کسی وقت بھی عافل نہیں رہے۔ قرآن مجید میں ایک اور جگہ فرمایا ہے:۔

الَّذِينَ يَذُكُونُ وَاللَّهُ قِيلُمَّا وَقُعُودُ وَا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ( وَهُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى ال

# 4. يَبْتَغُونَ فَضُلَّا مِّنَ اللَّهِ وَرِضُواناً:

ب بین کواگر کسی شیری سر سر میں اللہ کے فضل اور اس کی خوشنودی کی۔ ہرایک کام میں اللّٰه کی خوشنودی کے خواہاں اور ہڑمل میں اللّٰه کے فضل کے طلب گار ہیں۔

# سِيْمًا هُمُ فِي وُجُوهِهِمْ مِّنُ أَثَرِ السُّجُوهِ:

ان کے چہرے پر کثرت عبادت کے باعث ایک عجیب تتم کا نوراورایک لطیف ی چک پیدا ہو جاتی ہے جس کود کھے کرلوگ آسانی سے ان کو پیچان لیتے میں۔

آیت کے آخری حصے میں آلگیذیٹن اممئوا و عَدِلُوا الصَّلِحُتِ فرماکریہ بنادیا کدایمان اور عملِ صالح لازم وطروم ہیں۔ایمان کے بغیر ہڑمل بے معنی ہےاور عمل کے بغیر ایمان کا پچھا عتبار نہیں۔

مَا كَانَ مُحَمَّدٌ اَبَآ اَحَدٍ مِّنُ رِّ جَالِكُمُ وَلَكِنُ رَّسُولُ اللَّهِ 

''محمر عَلِيْتُهُ تمهارے مردوں میں ہے کی کے باپ نہیں لیکن و کیاتہ میں ہے کی کے باپ نہیں لیکن و کیاتہ اللّٰہ بنیوں میں ہے آخری ہیں۔اور اللّٰه و کَانَ اللّٰهُ بِکُلِّ شَیْءِ عَلِیْمًا ٥ 

﴿ وَخَاتَمَ النَّبِیِّنَ مُ وَکَانَ اللّٰهُ بِکُلِّ شَیْءِ عَلِیْمًا ٥ 

﴿ وَخَاتَمَ النَّبِیِّنَ مُ وَکَانَ اللّٰهُ بِکُلِّ شَیْءِ عَلِیْمًا ٥ 

﴿ وَخَاتَمَ النَّبِیِّنَ مُ وَکَانَ اللّٰهُ بِکُلِّ شَیْءِ عَلِیْمًا ٥ 

﴿ وَخَاتَمَ النَّبِیِّنَ مُ وَلَا ہِے۔'' (احزاب: 33:40)

مشكل الفاظ كمعانى: رِجَالْ: مردُ آوى (واحدرَ جُلْ) حَاتَمُ النَّبِيِّيْنَ: نبيول كِسلط كُوثُمَّ كُرْ فَ والحدانبيَّا مِن حَالَمَ حَلَيْ اللَّهِ عَلَى النَّبِيِّيْنَ: نبيول كِسلط كُوثُمَّ كُرْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

تشریخ: رسول الله علی امت میں سی مرد کے باپ نین کیونکہ آپ علی کی نرینداولا دبیپن میں بی فوت ہوگئ بوں آپ علی مردول میں ہے کسی کے باپ نہیں بلکہ المللہ کے رسول میں اور نہوت کوئم کرنے والے ہیں۔ آپ علی کی تشریف آوری سے نبوت کا وہ سلسلہ جو حضرت آدم علیدالسلام سے شروع ہوا تھا ختم ہوتا ہے۔ آپ علی اللہ کے بعد کوئی اور رسول یا نبی نہیں آسکتا۔

اس آیت میں رسول کریم علی کی آیک خصوصی صفت بیان ہوئی ہے وہ ہے آپ علی کا خاتم النمیین ہوتا۔ یہ وہ وصف ہے جو کسی اور پنیمبر کوئیس ملا۔ اللّٰه نے آپ علی کہ کوختم نبوت کا اعز از عطافر ماکر تمام رسولوں اور نبیوں پر آپ علی کی فضیلت کا بت کر دی اور آپ علی کے آخری نبی ہونے پرشہادت دے دی۔

9)

(احزاب:45:33) روش پراغ يناكر بيجاب-"

مشکل الفاظ کے معانی: شاهد: گواه مُبَشِّر: بشارت دینے والا خوشخری سنانے والا۔ نَدِیُرُ: ڈرانے والا۔ انجام بدیے آگاہ کرنے والا۔ دَاعِی: دعوت دینے والا بلانے والا۔ سِوَا ج: چراغ 'سورج کے لیے بھی سراج کالفظ قرآن کریم میں استعال ہواہے۔ مُنِیُرٌ: روثن کرنے والا روش ۔
کرنے والا روش ۔

تشریح: ان دوآیوں میں آنحضور علیہ کے پانچ عظیم القاب کا بیان ہے سب سے پہلے آپ علیہ کوشاہر کے لقب سے پکارا گیا۔ (1) شاہد کا لغوی معنی گواہی دینے والا ہے۔مفسرین نے آپ علیہ کے شاہد ہونے کی درج ذیل صورتیں بیان کی ہیں۔

1۔ آپ علی میں وصدافت کے گواہ ہیں۔

2۔ آپ علی خدا کی ذات اور صفات کے گواہ ہیں کیونکہ آپ علی نے مشاہدہ جن کیااور یوں شاہد قرار پائے۔اسی طرح آپ علی ا علیہ جنت ودوزخ اور عالم غیب سے تعلق رکھنے والی تمام مخلوق کے وجود کے بھی گواہ ہیں کیونکہ ان سب کا بھی آپ علیہ کو مشاہدہ کرایا گیا۔

3 \_ آ پ علی است کے بارے میں الله کے بال قیامت کے ون کواہ ہول گے۔

4۔ آپ علی قیامت کے دن انبیاعلیہم السلام کے حق میں گواہی دیں گے۔ آپ علی ان سب کے بلیغی مثن سے بذر ایعہ وقی باخبر ہیں۔

(ب) مُبَرَقِّ و : يه آپ عَلِيْ که دوسرالقب ہے جو يهال اور قر آن کی ديگر آيات ميں مذکور ہوا۔ آپ عَلِيْ نيک لوگول کوا تھی جز ااور جنت کی خوش خبری سنانے والے ہیں اور ایسے ہی بدکار اور خطا کار لوگول کو قوبہ کرنے پر اللّٰه کی بخشش کی بشارت و سے والے ہیں۔ (ج) نَدِیُو: آپ عَلِیْ کُواس لقب ہے بھی اکثر مقامات پر پکارا گیا۔ آپ عَلِیْ کے مشن میں داخل ہے کہ انسانوں کو کفروشرک اور گناہوں کے انجام بدسے آگاہ کریں اور کفار ومنافقین کو اللّٰہ کے عذاب سے ڈرائیں کیونکہ اللّٰہ نے آپ عَلِیْ کُوند بر بنا کر

بھیجاہے۔

- خصوصی طور پرداعی إلَی اللّه کالقب الله و القب الله کالقب الله کالت کی و ختم کرتا ہے اس طرح آپ علی ہے اہل ایمان کے دلوں سے کفروشرک کی تاریکی کو نکال دیا اوران کے دل منور کردیے ۔ یا جس طرح سورج آسان میں مرکزی حیثیت رکھتا ہے اس مناسبت سے آپ علیہ کو کو اسلام میں مرکزی حیثیت حاصل ہے۔ اس مناسبت سے آپ علیہ کو مراج منیر کہا گیا۔

  (10)

يَّانَّهُ الَّذِيْنَ امْنُوْ الْمِنْوُ الْمِنْوُ الْمِالْهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِى لَنُوَلَ مِنُ قَبُلُ فَوَمَنُ نَوَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِى اَنُوْلَ مِنُ قَبُلُ فَوَمَنُ يَعْرُفُو مِنْ اللَّهِ وَالْمَوْمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَمُلْفِحُونُهُ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا لَا مِنْ اللَّهِ وَمَلَوْكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَمَلَوْكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَمَلَوْكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمَوْمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا لَا مِنْ اللَّهُ وَمَلَوْكَتِهِ وَكُتُبُهِ وَرُسُلِهِ وَالْمُومِ اللَّهِ وَمَلْ مَنْ اللَّهُ وَمَا لَهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمَلْلُومُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَمَا لَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللْهِ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَمَلَوْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُولَ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِلْمُ اللَّهُ مُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْ

"اے ایمان والو! ایمان لاؤ الله پراوراس کے رسول پراوراس کتاب پر جو
کتاب پر جواس نے اپنے رسول پر نازل کی اوراس کتاب پر جو
اس سے پہلے اُتار چکاہے جس نے الله کا اوراس کے فرشتوں اور
اس کی کتابوں اوراس کے رسولوں اور آخرت کے دن کا اٹکار کیا وہ
بہت دور گراہی ہیں جایزا۔"

مشكل الفاظ كمعانى: المَنوُا: وه ايمان لائها والمِنوُا: تم ايمان لاوَ نَنزُلَ: اتارا تحوز المُورَ المُورَ الريح اتارا جيما كرقر آن كريم جوتيس سال كعرص بين تحوز القوز الركنازل مواراً نُنزَلَ: أتارا أيك ساتها تارا جيما كرتورات اورانجيل جوايك بى وقت بين كتابي شكل بين نازل موكين -

تشريح: اس آيت بن ان لوگول سے خطاب كيا كيا ہے جو لآ إلله إلا الله مُحمَّد رَّسُولُ اللهِ كهرمومن بو سے كران كاووئ كرنے والو سے مسلمان بن جاؤ۔ سے مسلمان بن خے كران چيزوں پرايمان لاؤ۔

- (۱) الله کے موجود ہونے اوراس کے ایک ہونے پر کامل ایمان لاؤ۔الله کی ذات اوراس کی تمام صفات پر پیختہ یفین رکھوکہ وہ اپنی ذات میں یکتا اور لا ثانی ہے۔ ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔اس کا نہ کوئی باپ ہے اور نہ بیٹا۔ وہ سب کا خالق ہے اور سب کا رازق ہے اور علیم وقد براس کی ذات ہے۔
- (۲) اس کے رسول حضرت محمد علیات کے نبی برحق ہونے پر کامل ایمان لا وَاوراس امر پر بھی کہ آپ علیات خاتم النہیں ہیں اب کوئی اور نبی نہیں آئے گا۔ آپ علیات کے بعد جوکوئی بھی نبوت کا دعویٰ کرے گاوہ جھوٹا ہے۔
- (۳) اس کتاب پربھی کامل ایمان لاؤجوالملله نے آنخضرت علیہ پرنازل فرمائی۔اس کتاب یعن قرآن تھیم پریوں ایمان لانا۔ ہے کہ اس کا ایک۔ایک۔حرف اللله تعالی نے اپنے حبیب پرنازل فرمایا ہے اور یہ کتاب بالکل برحق ہے۔ وین وؤنیا کی تمام بھلائیاں اس کتاب پر عمل کرنے سے حاصل ہو سکتی ہیں۔
- (٣) ان كتابول كے بھى برحق مونے پرايمان لانا ہے جو پچيلے رسولوں پرنازل موچكى ميں۔مثلاً تورات حضرت موى عليه السلام پرنازل

مونى أنجيل حضرت عيسلى عليه السلام برأترى اورز بور مفرت داؤ دعليه السلام برنازل موئي -

اسلام نے ایک مسلمان کے لیے پانچ جیزوں چرایمان لانا اوران پر دِل وجان سے یقین کرنا ضروری قرار دیا ہے جواجزائے ایمان کہلاتے ہیں۔ یعنی (۱) ایمان بالسلّمه (۴) ایمان بالسلّملة (۳) ایمان بالکتب (۴) ایمان بالرسل (۵) ایمان بالیوم الآخرنه در کھنے والوں کو کا فرقر اردیا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ وہ انتہائی گمراہی میں ہیں۔ ایمان بالملئکة ایمان بالرسل اور ایمان بالیوم الآخرنه در کھنے والوں کو کا فرقر اردیا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ وہ انتہائی گمراہی میں ہیں۔

سے بات ذہن شین کرلینی چاہیے کہ اللّہ تعالیٰ کے تمام رسولوں اور نہیوں پرایمان لا نا ضروری ہے۔ اگرایک بھی رسول یا نبی سے مکر ہوگیا تو ایسافخض بالکل دائر ہ اسلام سے خارج ہوگیا چاہے دوسری چیزوں پراس کا عقیدہ کتنا ہی راسخ کیوں نہ ہو۔ ایسے انبیّا اور سلین جن کے نام نامی قرآن مجید میں بیان نہیں ہوئے۔ ان پر مخضراً عقیدہ رکھنا ہے کہ جتنے بھی اللّه تعالیٰ نے بغیر بھیج سارے کے سارے سے مختے انصول نے باہم و کاست اللّه تعالیٰ کا پیغام ان قوموں تک پہنچادیا جن میں وہ مبعوث ہوئے تھے۔ اسی طرح جتنی بھی کتابیں اللّه تعالیٰ نے تقرآن کی مجید سے پہلے وقافو قانازل فرمائیں۔ وہ سب کی سب بھی میں وہ مبعوث ہوئے تھے۔ اسی طرح جتنی بھی کتابیں اللّه تعالیٰ نے قرآن مجید سے پہلے وقافو قانازل فرمائیں۔ وہ سب کی سب بھی کتابیں تھیں۔ اس زمانے میں ان پڑمل فرض تھا اب قرآن مجید کے بعدان پڑمل ختم کردیا گیا۔ اسی طرح عقیدہ یوم الاً خرک سلسلے میں اُن تمام تفاصیل پرائیان لا نا ایک مسلمان کے لیے ضروری ہے جوقرآن علیم یا احادیث مجید میں بیان ہوئی ہیں۔ جن میں جنت و دوز خونیرہ سب شامل ہیں۔ اگرکوئ شخص ان میں سے سی ایک حقیقت کا مکر ہوا تو دہ سلمان نہیں رہتا۔

بيآيت اسلامي عقائد كاخلاصه اورنجوز ہے۔

(11)

إِذَاالسَّمَآءُ انْفَطَرَتُ ٥ وَإِذَا الْكُوَاكِبُ انْتَثَوَتُ ٥ وَإِذَا الْكُوَاكِبُ انْتَثَوَتُ ٥ وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتُ٥ لا

وَإِذَا الْقُبُورُ بُعُثِرَتُ٥ لَا

عَلِمَتُ نَفُسٌ مَّا قَدَّمَتُ وَاَنَّوَتُ ٥ طَيَّا يُهَا الْإِنسَانُ مَا عَلِمَتُ نَفُسٌ مَّا عَلَمَتُ وَانْتُوتُ وَالْمَدِينَ خَلَقَكَ فَسَوَّكَ عَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيْمِ ٥ اللَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّكَ فَعَدَلَكَ وَلَا اللَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّكَ فَعَدَلَكَ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ عَدَدَلَكَ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْمُ

فِي آي صُورَةٍ مَّا شِآءَ رَكَّبَكَ٥ ﴿

كَلَّا بَلُ تُكَذِّبُونَ بِالدِّيْنِ٥ لَا وَإِنَّ عَـلَيْكُمُ لَحْفِظِيُنَ ٥ لَا كِـرَامًا كَاتِبِيْنَ ٥ لَا يَـعُلَمُونَ مَا

تَفْعَلُونَ٥

إِنَّ الْاَبُرَارَ لَفِي نَعِيُمِ ٥ وَإِن الْفُجَّارَ لَفِي جَعِيْمِ ٤ صَلَّے

''جب آسان مجٹ جائے گا اور جب تارے بھر جا کیں گے اور جب سندراً بل پڑے گا۔

اورجب قبری کھودی جائیں گ۔

(اس وقت) ہو محض جان لے گا جو پھواس نے آ گے بھیجا اور جو اس نے پیچھے چھوڑا۔اے انسان کس چیز نے مجھے اپنے آب کریم کے بارے میں دھوکے میں ڈال رکھاہیے؟ وہ رَبِّ جس نے کچھے بنایا پھر تھے تھیک تھاک کیا پھر تھے متناسب بنایا۔''

"اورجس شكل مين تقيم جاباجوز ديا"

"(برگزدهو کے میں نہیں رہنا چاہیے) ہائ تم جز ااور سرزاکو جھٹلاتے ہو۔ حالا تکہ تم پر نگہبان (فرشتے) مقرر ہیں جومعزز لکھنے والے ہیں۔ وہ جانتے ہیں جو کچھتم کرتے ہو۔

بلاشبہ نیک لوگ جنت میں ہوں کے اور بدکار لوگ بے شک دوز خ میں ہوں گے۔ جزاکے دن وہ اس میں دافل ہوں گے۔ اوروہ اس دوزخ سے بھی باہر نہ نکل کیس گے۔ مجھے کیا خبر کہ جزا کا دن کیسا ہے؟ پھر ( کہتے ہیں) مجھے کیا خبر کہ جزا کا دن کیسا ہے؟ وہ دن ایسا ہے کہ کوئی شخص کسی کے لیے پچھے نہ کرسے گااور سارا تھم اس دن السلّه ہی کا ہوگا۔'' يَّصُلُو نَهَا يَوْمَ الدِّيْنِ٥ وَمَا هُمُ عَنُهَا بِعَالَيْنِيْنَ٥ طُومًا هُمُ عَنُهَا بِعَالَيْنِيْنَ٥ طُومًا الدِّيُنِ٥ لِمَا يَوْمُ الدِّيُنِ٥ لِمَا يَوْمُ الدِّيُنِ٥ لِمَا مَنْ مُ الدِّيُنِ٥ طُمُ مَا اَدُركُ مَا يَوْمُ الدِّيُنِ٥ طُمُ مَا الدِّيْنِ٥ طُمْ الدِّيْنِ٥ طُمْ الدِّيْنِ٥ طُمْ الدِّيْنِ٥ طُمْ الدِّيْنِ٥ طُمْ الدِّيْنِ٥ طُمْ الدِّيْنِ٥ الدِّيْنِ٩ الدِّيْنِ٥ الدِّيْنِ٩ الدِّيْنِ٩ الدِّيْنِ٩ الدِّيْنِ٩ الدِيْنِ٩ الدِّيْنِ٩ الدِّيْنِ٩ الدِينَ٩ الدِينِ٩ الدِينَ٩ الدِينَ٩ الدِينَ٩ الدِينِ٩ الدِينِ٩ الدِينَ٩ المِنْ٩ الدِينَ٩ الدِينَ٩ الدِينَ٩ المِنْ٩ الدِينَ٩ الدِينَ٩ الدِينَ٩ الدِينَ٩ المِنْ٩ الدِينَ٩ المِنْءَ٩ الدِينَ٩ المِنْ٩ المِنْ٩ المُونَ٩ المُونَ٩ المِنْ٩ الْمِنْ٩ المِنْ٩ المُنْ٩ المِنْ٩ المِنْ٩ المِنْ٩ المِنْ٩ المِنْ٩ المِنْ٩ ا

يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفُسٌ لِنَفُسٍ شَيْنًا ﴿ وَالْاَ مُرُ يَوْمَئِذٍ لِّلَٰهِ ٥ (الانفطار: 1:82-19)

مشكل الفاظ كے معانی: اِنفَطَرَت: پیٹی اِفَا اَن بیٹ جائے اَن اِنفَطَرَت: پیٹی اِفَاظ کے معانی: اِنفَطَرَت کامعنی ہوگا۔ جب آسان پیٹ جائے گا۔ گو اکب: ستارے (واحد کو گبّ ) اِنْتَفَرَث: بھر جا میں گے۔ فُجِرَتْ: بہادی جا میں گے۔ فُجِرَتْ: بہادی جا میں گے۔ فُجِرَتْ: بہادی جا میں گے۔ فَجِرِ اَن اِن بیٹ کے معنی ہوگا۔ جب آسان پیٹ جائے گا۔ کو دی جا میں گی۔ اکھاڑی جا میں گی۔ قلّہ مَن کی اِنتَوَر اُن اِن مِن اِن بیج بیج پھوڑ اور مال وراثت وغیرہ) یا وہ کام جب کے چھوڑ دیے۔ یادہ کام جن کی بنیا در کھ گیا۔ سسوٹی: ورست کیا۔ عَدَلَ: سنوارا اُنگورَتْ: بیج چھوڑ اور مال وراثت وغیرہ) یا وہ کام جو بیج چھوڑ دیا۔ دِین جماب جزاورزا مرافق مت ہے کو اُن جب کہ اللہ القدر مناسبت کے ساتھ بنایا۔ رَسِّ جب اَنگورا کی بنیاد کو گاہ ہوں کے جوڑ دیا۔ دِین جماب جزاورزا مرافق مت ہے کو اُن جب کے جوڑ دیا۔ دِین خیار کو فُجُواز: بدکارلوگ براہ رو (واحد فاجِرٌ ) جَجورُمٌ : تیز (واحد کو بُن کی بنیاد کو اُن کی بیک واحد کا بیٹ کا جورُمُ بیک کا تبیئن : غیر حاضرُ جدا الگر (واحد خان بُن)۔

تشریک: اس سورت میں قیامت کے چنداہم واقعات بیان ہوئے ہیں اور انسان کواخروی زندگی کی طرف توجہ دلائی گئے ہے۔

رَبْ تعالیٰ کے فرمان کے مطابق قیامت کا آنا ضروری ہے۔ وہ ایک زبردست انقلاب کا نام ہے جس میں کا نئات کا سارانظام مقررہ وقت پر درہم برہم ہوجائے گا۔ آسان بھٹ جائے گا اور نظام فلکی تہس نہس ہوجائے گا۔ستارے بھر کر تباہ ہوجائیں گے۔ پہاڑروئی کے گالوں کی طرح اُڑتے پھریں گے۔سمندر بہدکلیں گے ادران کا پانی پھیل جائے گا۔

قرآن کریم کی دوسری آیات ہے معلوم ہوتا ہے کہ قیامت حضرت اسرافیل کے صور پھو نکنے پر برپاہوگی۔اس سورت کی پہلی تین
آیات میں قیامت کا پہلام حلہ بیان ہواہے جس میں کا نتات کا موجودہ نظام ختم ہوجائے گا۔دوسرے مرحلے پر پھر حضرت اسرافیل علیہ السلام
صور پھو تکس گے جس پر تمام مرد نے زندہ ہوجا کیں گے اورا پی قبروں ہے نکل پڑیں گے اورکا نتات ایک نے نظام کے تحت موجودہ ہوگی۔اس
دن کو یَوْمُ الْبُعُتُ کہا جاتا ہے جے اس سورت میں وَ اِذَا الْفَہُورُ بُعُثِرِتُ کے انداز میں بیان کیا گیاہے۔اس کے بعد ایک اورم حلہ ہے جس
میں تمام لوگوں کے اعمال کا جائزہ لیا جائے گا اور چرخص کے سامنے اس کا نامدا عمال رکھ دیا جائے گا وہ اعظمے پابرے اعمال جواس نے اپنی
فرشتے جو کرا اُی کا تبین کہلا نے بیں پوری تفصیل کے ساتھ کہتے رہتے ہیں۔ بیا عمال میں درج ہوں گے۔اس نامدا عمال کو اللّه کے معزز
با کی ہا تھ میں دیتے جا کیں گا اور عدل وافعاف کے تمام تقاضے پورے کیے جا کیں گے۔اس سورت میں ای عقیدہ حساب اور جز اور زاکو
عبل مَٹ نَفُسٌ مَّا فَدَمَتُ وَ اَخَوَ نَثُ کے الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔اگل آیات میں اللّه تعالی انسان ہے تا طب ہو کر فرما تا ہے کہ اے
انسان مجھے اپنے میں بان رَب کے بارے میں کس پیڑنے وہو کے میں ڈال رکھا ہے اور نونے اپنے باعظمت خدا ہے کس لیے بے پر وائی برت

رسی ہے؟ کیا تیجے شیطان یہ دھوکہ دیتا ہے کہ زب تعالی مہر بان ہے وہ قیامت کے دن بھی کرم فرمائے گا اور کوئی حساب نہ لیا جائے گا۔ تیرا فرض تھا کہ خدا کی مہر بانیوں کو د مکھ کراس کا شکر گزار بندہ بٹرا۔ وہ خدا جو تیجے عدم سے وجود میں لا با تیجے اپنی مخلوقات میں عزت بخشی تیرے اعضاء میں تناسب اور خوبصورتی رکھی اور تیجے مناسب شکل وصورت و کے کہ چیدا فر مایااس کا جس قدر بھی شکر کیا جائے کم ہے۔ مگر تو ہے کہ النا ناشکری پر نلا ہوا ہے۔ بیسب بچھ اس لیے ہے کہ تو قیامت کے دن کا منکر ہے اور یوم حماب کو جیٹلا تا ہے اگر تیجے بیٹی علم ہوتا کہ ایک دن اللہ معلوم نہیں کہ اللہ معلوم نہیں کہ معزز لکھنے والے فرشتے تیرے تمام اعمال کی جواب وہ می کرنی ہوگی تو تو شرک کفراور گناہ کے قریب بھی نہ پھٹا تا ہے تیں اور تیری چھوٹی معزز لکھنے والے فرشتے تیرے تمام اعمال کو کھورہے ہیں اور تیمی پر بطور تکہ ہیان مقرر ہیں۔ جو پچھ تو کرتا ہے اسے وہ جانتے ہیں اور تیری چھوٹی سے چھوٹی باتوں کو ککھ بھی لیتے ہیں۔ اگر مجھے اس بات کا بقین ہوتا تو تیجے گناہ کرنے کہ بھی ہمت نہ ہوتی۔

یعم الحساب کا آخری مرحلہ اس وقت آئے گاجب نیکو کار جنت میں داخل کر دینے جائیں گے جہاں زندگی ہوتتم کے نم واندوہ سے پاک ہوگی اور وہ مڑالی زندگی نصیب ہوگی جس کا انسان تصور بھی نہیں کرسکتا۔ ہرتئم کا آ رام اہلی جنت کو مطے گا اور کسی تئم کی بیہودگی وہاں دیکھنے میں نہیں آئے گی۔ برخلاف اس کے بدکارلوگ دوزخ میں داخل ہوں گے۔ جہاں ہرتئم کا عذاب ہوگا اور زندگی مصائب ومشکلات کا مجسد ہوگی جولوگ جہنم میں داخل ہوں گے وہ اس سے باہرنہ نکل شکیل ہے۔

آخر میں رَبِ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ اے انسان یوم الحساب کے بارے میں تو کیاجائے کہ وہ کیسا دن ہے۔ بچھے شاید خیال ہو کہ اس دن کوئی کسی کے لیے پچھ کر سکے گاتو یہ خیال غاط ہے۔اس دن تھم صرف السلّه کا چلے گا اور فیصلہ اس کا ہو گا۔ پیعجود ان باطل اس دن پچھ کام نہ آئیں گے اور تمام جھوٹے اقتد ارختم ہوجا کیں گے۔انسان کا فرض ہے کہ ایسے دن سے خافل شدہے۔ (12)

# بسم الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيم

الْمُ آنَّ وَالْكُ الْكِتَابُ لَارَيُبُ الْحُسَنِي فِيْ فِي الْمُعَلَّدُى لِلْمُتَّقِيُنَ ٥ لَالَّذِي نَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُهُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقَنَهُمُ يَعُفِقُونَ ٥ لَوَالَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا ٱلْوَلَ الدَّكَ وَمَا ٱلْوَلَ مِنْ قَبُلِكَ عَ وَبِالْلَاحِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ ٥ لَا اللَّهِ وَبِالْلَاحِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ ٥ لَا اللَّهِ وَاللَّاحِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ ٥ لَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ مِنْ قَبُلِكَ عَ وَبِالْلَاحِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ ٥ لَا اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللْعُلِقُلُولُ اللَّهُ اللْعُلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللَّهُ الْمُلْعُلُولُ اللَّهُ اللِّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللْمُلْعُلُولُ اللْمُلْعُلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُلْعُلُمُ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُ اللْمُلْعُلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللْمُلْعُلُولُولُولُولُولُ

''الف لام میم'اس کتاب میس کسی تشم کے شک کی گنجائش نیس سراہ وکھاتی ہے ان پر ہیزگاروں کو جو ان دیکھی چیز دل پر ایمان لاتے ہیں اور نماز قائم کرتے ہیں۔ اور جو رزق ان کوہم نے ویا ہے اس میں ہے خرج کرتے ہیں۔ اور وہ ایمان لاتے ہیں اس کتاب پر جو آپ پر نازل کی گئی ہے اوران کتابوں پر بھی جو آپ سے پہلے نازل کی گئیں اور آخرت پر وہ لیقین رکھتے ہیں۔''

" يبي لوگ اپن رَبّ كى طرف سے ہدايت پر بيں - اور صرف يبي لوگ مرادكو وَ بَنِي والے بين به شك جولوگ كفر پر جم چكے بيں ان كے ليے برابر ہے -خواہ آپ ان كو ڈراكيں يا ند ڈراكيں وہ ايمان بيس لاكيں گے-

21

خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمُ وَعَلَى سَمُعِهِمُ طُ وَعَلَى اَبُصَادِهِمُ عِنْ وَعَلَى اَبُصَادِهِمُ عِشَاوَةٌ وَ وَلَهُمُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٥

وَمِنَ النَّاسِ مَنُ يَقُولُ امْنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمُ بِمُومِنِيُنَ ٥ كُونَ النَّهِ وَالَّذِيْنَ امْنُوا ﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ اللَّهَ وَالَّذِيْنَ امْنُوا ﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ اللَّهَ وَالَّذِيْنَ امْنُوا ﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ اللَّهَ وَالَّذِيْنَ امْنُوا ﴿ وَمَا يَشُعُرُونَ ٥ فَوَ إِنَّا فَي فَلُوبِهِمُ مَّرَضٌ لَا قَوْاهَ هُمُ اللَّهُ مُ لا يَشْعُرُونَ ٥ وَإِذَا قِيْسُلَ لَهُمُ لَا تُفْسِدُوا فِي الْاَرْضِ لَا قَالُوا لَي الْاَرْضِ لَا قَالُوا لَي الْمُؤْمِنَ وَلَكِنَ لَا اللَّهُ مُنْ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا اللَّهُ مُنْ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا يَشْعُرُونَ ٥ وَلِكِنَ لَا اللَّهُ مُنْ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا اللَّهُ مُنْ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لَا اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ ا

مویاالله نے ان کے دلوں اور کا نوں پر مہر لگادی ہے اور ان کی آتھوں پر پر دہ ہے۔اور ان کے لیے بڑاعذاب ہے۔''

''اوران لوگوں میں سے پھھا ہے بھی ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم الله پر
ایمان لائے اور) خرت کے دن پرایمان لائے حالانکہ وہ موٹن

نہیں ہیں۔ وہ المللہ اورا میان والوں کو دھوکا و یہ کی کوشش کرتے

ہیں حالانکہ وہ اپنے آپ کو دھوکا دے رہے ہیں اور سیجھے نہیں۔''

''ان کے دلوں میں بیاری ہے والمللہ ہے ان کی بیاری اور بڑھا

دی اور ان کے لیے درد ناک عذاب ہے۔ بوجہ اس کے کہ وہ

جھوٹ بولتے تھے۔ اور جب ان سے کہا جائے کہ زمین میں فسادنہ

بر پاکر دو تو وہ کہتے ہیں ہم تو اصلاح ہی کرنے والے ہیں یا در کھو بے

شک وہی لوگ فسادی ہیں مگر وہ بچھے نہیں۔

جب ان سے کہا جائے کہ ایمان لاؤ جیسے اور لوگ لائے تو وہ کہتے ہیں کیا ہم ایمان لا کیں جس طرح بے وقوف لوگ ایمان لائے۔یاد رکھو بے شک یکی ہیں بے وقوف مگر وہ جانے نہیں۔ اور جب ایمان والوں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں ہم ایمان لائے اور جب شیطانوں کے ساتھ اکیلے ہوتے ہیں تو کہتے ہیں ہم توب شک تمھارے ساتھ ہیں ہم تو (مسلمانوں) سے صرف مزاح کرتے ہیں۔''

تھری : قرآن کریم تمام شک وشبهات سے پاک کتاب ہے۔ یہ کتاب بنی نوع انسان کی ہدایت اور رہنمائی کے لیے نازل ہوئی۔اس کو قبول کرنے اور نہ کرنے کے لیے نازل ہوئی۔اس کو اللّٰه قبول کرنے اور نہ کرنے کے لحاظ سے سارے انسان تین گروہوں میں منقسم ہوگئے۔ پبلاگروہ ان لوگوں کا ہے جنھوں نے اس کتاب کو اللّٰه کی کتاب بھی کرا ہے سینے سے لگایا۔اس کے اوامر برختی سے ممل کیا اور اس کی نواہی سے اجتناب کیا۔ بیلوگ قرآنی اصطلاح میں متقی کہلاتے

ہیں۔ یہی وہ گروہ ہے جس نے الملّٰہ کی ہدایت ہے کما حقہ فائدہ اُٹھایا ہے۔ برخلاف اس کے دوسرا گروہ ان لوگوں پر شتم ل ہے جنموں نے قرآن مجیدکو کتاب اللّٰہ ماننے ہے انکار کر دیا۔ ان پر رسول اللّہ علیقے کی بلیغ اورآئے والے عذاب سے تبدید بالکل ہے معنی ہوکر رہ گئی ہے۔ گویاان کے دلوں پر اوران کے کانوں پر مہرلگ گئی ہے اورآ تھموں پر پر دو پڑ گیا ہے۔ ان کے دل اچھی بات کو قبول کرنے اور کان اچھی بات کو سنے اورآ تکھیں نیکی اور ہدایت کی راہ دیکھنے کے قابل نہیں ہیں۔ یہ کافروں کا گروہ ہے قیامت کے دن ان کوز بروست عذاب دیا جائے گا۔

تیسراگروہ ان لوگوں کا ہے جوزبانی طور پر تو ایمان لے آئے کیکن دل سے وہ اب بھی کافر ہیں۔ ان کے ظاہر اور باطن میں تضاد ہے۔ یہ اسلام کے عروج کود کھے کرمسلمانوں میں شامل تو ضرور ہو گئے ہیں لیکن ورحقیقت وہ کافر ہیں۔ اسلام کے خلاف طرح طرح کی ریٹے دوانیاں کرتے ہیں۔ یہ منافقین کا گروہ ہے۔ نفاق ایک قبی یماری ہے۔ ان کی سرشی کے باعث اس یماری میں اضافہ ہوجاتا ہے۔ ان کا خیال ہے کہ اس منافقت کی وجہ سے ان کو پھھ فا کدہ پہنچ جائے گا لیکن ایسامکن نہیں ہے۔ ایسے لوگ اصلاح کے پردے میں فساد ہر پا کا خیال ہے کہ اس منافقت کی وجہ سے ان کو پھھ فا کدہ پہنچ جائے گا لیکن ایسامکن نہیں ہے۔ ایسے لوگ اصلاح کے پردے میں فساد ہر پا کرتے ہیں اور ان کو بیوقو ف سمجھتے ہیں۔ اس نفاق سے نقصان صرف آخی کو پہنچ رہا ہے۔ وہ الله یا مسلمانوں کو بوقو ف نہیں بنار ہے بلکہ اپنی نادانی کے باعث خود بے وقوف بن رہے ہیں۔

ان آیات کے ابتدائی جھے میں یہ بات واضح کی گئی ہے کہ قر آن مجیدے پورا فائدہ اُٹھانے والے وہ لوگ ہیں جن سے بیصفات موجود ہوں۔

1۔ تقویٰ ان کے دلوں میں خوف خدا موجود ہو' نیک وبد میں وہ تمیز کرتے ہوں اور ہدایت کی اٹس میں کوشاں ہوں' قرآن سکیم کو ہدایت کاسرچشم سیجھتے ہوں۔

2 جوغیر محسوس اور غیر مادی چیز و س پر عقیده رکھتے ہوں۔ مثلاً خداکی واست و صفاحت طائکا وی جنت و دوز خ وغیره پران کا تعمل ایمان ہو۔
 3 احکام قرآنی پر عمل پیرا ہوں۔ تمام عبادات کونہایت پابندی سے اواکر تے ہوں۔ یہاں صرف اہم عبادات کا ذکر ہوا ہے کیونکہ ٹماز اہم ترین عبادت ہے جس میں امیراور غریب کی تفریق نہیں۔

4۔ نماز كے ساتھ زكوة بھى اداكرتے ہوں۔ يہاں يہ بات واضح كردى تى ہے كہ جو پھھان كے پاس ہے الله كادياہے اس ليے افسي الله كادياہے اس ليے افسي الله كادياہے اس ليے افسي الله كادياہے ۔ كوية ہوئے مال ميں ہے دكرنے ميں كوئى حيل وجست نہيں كرنا جا ہے۔

5\_ ووقر آن كريم اوراس سے يملے نازل شده كتابول مطلا تورات زيورا وراجيل كو يھى برحل مان مول-

(13)

لَيُسَ الْبِوَّ اَنُ تُوَلُّوا وُجُوْهَكُمُ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغُوبِ
وَلْكِنَّ الْبِرَّ مَنُ امَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاَحِرِ وَالْمَلْيَكَةِ
وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّنَ عَوَاتَى الْمَالَ عَلَى حُيِّمٍ ذَوِى الْقُوبِي

"ساری نیکی بینیس کهتم این مندمشرق یا مغرب کی طرف کرو بلکه ساری نیکی (اس نے کمائی) جوالله پر قیاست پر فرشتوں پر کتابوں پراورنبیوں پرائیان لایااورجس نے مال الله کی مجت میں رشتہ داروں بیبوں مسکینوں مسافروں سوال کرنے والوں اور گردنیں چیڑانے والوں کو دیااور جس نے نماز قائم کی اورز کو ڈادا کی۔ اور وہ جو آئے عہدوں کو پورا کرنے والے ہیں جب عہد کرلیں اور وہ جو گئی بیاری اور جنگ کی حالت میں صبر کرنے والے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جنھوں نے قول ومل میں سے کر دکھایا اور یہی لوگ پر ہیزگار ہیں۔" وَالْيُتَ مَنِي وَالْمَسْكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيُلِ لَا وَالسَّآبُلِيُنَ وَفِي السَّيْلِ لَا وَالسَّآبُلِيُنَ وَفِي الرَّقَابِ عَ وَاقَامَ الصَّلُوةَ وَاتَى الرَّكُوةَ عَ وَالْمُوفُونَ بِعَهُدِهِمُ إِذَا عَهَدُوا عَ وَالصَّبِرِيُنَ فِي الْبَاسَآءِ وَالصَّرَّآءِ وَعَيْنَ الْبَاسَآءِ وَالصَّرَّآءِ وَحِيْنَ الْبَاسِ طَاوُلَيْكَ الَّذِيْنَ صَدَقُوا طَ وَاولَيْكَ هُمُ الْمُتَقُونَ الْبَاسِ طَاولَيْكَ الَّذِيْنَ صَدَقُوا طَ وَاولَيْكَ هُمُ الْمُتَقُونَ الْبَاسِ طَاولَيْكَ الَّذِيْنَ صَدَقُوا طَ وَاولَيْكَ هُمُ الْمُتَقُونَ الْبَاسِ طَاولَةِ الْمَتَقَونَ الْمُتَقَونَ الْمُتَقَونَ الْمُتَقَونَ الْمُتَقَونَ الْمُتَقَونَ الْمُتَقَونَ الْمَالِي الْمُتَعَلِّمُ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقُونَ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمَتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعْمِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُتَعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُولِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعَالِيقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعِلَيْكِ الْمُعِلِيقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعَلِيقِ الْمُعِلِيقِ الْمُعِلَيْكِ الْمُعِلَيْكُونَ الْمُعِلِيقِ الْمُعِلَّيِ الْمُعِلْ

آشری: اس آیت میں اجزاء ایمان کچھار کان اسلام اور بعض اہم اخلاق کو بوے مؤثر انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ رَب تعالی فرماتے ہیں کو شخص رسی طور پر کسی چیز کو مان لینے یا کسی حکم پر عمل کر لینے سے کچھ حاصل نہیں اور نیکی صرف اس کا نام نہیں کہ مشرق یا مغرب کی طرف منہ کرایا جائے بلکہ نیکی خلوص کے ساتھ ایمان لانے اور عمل کرنے کا نام ہے۔ اعتقادات کی درتی کے بغیر کوئی عبادت کام کی نہیں۔ انسان کو چاہے کہ الله پر قیامت پر فرشتوں پر خدا کی طرف سے بھیجی ہوئی کتابوں پر اور تمام انبیاء پیم السلام پر سچے دل سے ایمان لائے۔ عبال کی درتے کہ الله کی اور تمام انبیاء بیم السلام پر سچے دل سے ایمان لائے۔ بھلائی اور نیکی کمانے کے لیے ضروری ہے کہ اپنا پیار امال خداکی خوشنودی کی خاطر مندرجہ ذیل مشخصین پر خرج کرے۔

- 1- ذَوِى الْقُوبِي: صدقات وخيرات كسب سيزياده متحق اسي غريب رشته دار بيل قرآن كريم في بهي أخيس بهلي غمر برركها-
  - 2۔ الْيتَامىٰ: رشته دارول كے بعد صدقات كے ستحق يتيم ہوتے ہيں جن كسر سےان كے باپ كاسابيجين بى سے أسما كھا كميا ہو۔
- 3 ٱلْمَسَاكِيْنَ: تيسر عِنبر رمسكين لوگ آتے ہيں مسكين ايسافخص ہوتا ہے جے امداد كى ضرورت ہواوراس برز كو ة فرض ندہو-
- 4۔ ابن السّبِيل: چوت مبر رسافرآت بين فيضي دوران سفر مالي الدادي ضرورت پيش آئے۔خواه وه اپ وطن ميس امير كيول ند هو-
- 5۔ اَلسَّا آئِلِیْنَ: پانچویں تمبر پروہ اوگ ہیں جو مالی امداد کے خواہاں ہوں اور ختاجی نے انھیں سوال کرنے پرمجبور کر دیا ہو۔ ایسے سائلوں کی امداد کرنا تو اب کا کام ہے اور انھیں تختی سے جواب دینے کی ممانعت ہے۔ قرآن کریم میں ایسے سائلوں کے لیے آیا ہے:
- وَاَمَّا السَّآئِلَ فَلَا تَنَهُو (الضّیٰ)''ما تَکنے والے کومت جھڑ کے''بلکہ کوشش بیہ ہونی چاہے کہ ایسے لوگوں کی مدد کی جائے۔ جو مختاج ہونے کے باوجود کسی کے سامنے وستِ سوال دراز نہیں کرتے۔ ان کے چہرے احتیاج اور تنگی کو ظاہر کرتے ہیں۔ قسف فِھُ مُ بِسِیْ مَسَاھُمُ لَا يَسْفَ لُـوُنَ النَّاسَ اِلْحَافَ (البقرہ) تو انھیں ان کی صورت سے پہچان لے گا وہ لوگوں سے چھٹ کرنہیں ما تکتے۔ (ایسے لوگ امراد کے زیادہ حق دار ہیں)۔
- 6۔ اَلدِّ قَاب: غلامی یا قرض کے بوجھ سے اپنے آپ کو آزاد کرانے والے بھی مالدار اوگوں کی امداد کے ستحق ہیں۔ اسلام جب دُنیا میں آیا توغلامی کا دَوردَ ورہ تھا۔ اسلام نے ایسی تدامیر اختیار کیس کے غلامی رفتہ رفتہ ختم ہوتی گئے۔ اسلام نے غلاموں کی رہائی میں خرج کرنے ک

تاكيدفرماني اور منفق تناموا كاكفاره فلام آزاد كرناقر ارديا

اس آیت میں مالی امداد کے مستحقین کا ذکر کرنے کے بعد جسمانی اور مالی عبادات میں سے نماز اور زکو قر کا ذکر کیا گیا۔اسلامی ارکان میں جو مقام نماز اور زکو قر کو حاصل ہے وہ کسی پر مخفی نہیں۔اگر ایک مسلمان نماز اور زکو قر کی ادائیگی میں سستی نہیں کرتا تو دیگر تمام فرائض وواجبات کی ادائیگی میں سستی کا سوال ہی پیدانہیں ہوتا۔اس لیے خداوند عالم نے فر مایا کہ قبیقی ٹیکی انھوں نے کی جنھوں نے نماز قائم کی اور زکو قادا کی۔

عبادات کے بعد اخلاق کا ذکر ہے۔اخلاق میں بھی دواہم ترین باتوں کا ذکر ہواہے۔ایفاءعبد اور صبر۔ایک کا تعلق قول سے ہاور دوسرےکامگل سے بعنی مسلمان قول اورعمل دونوں لیاظ ہے بلند درجے پر فائز ہوں۔

1- ایفائے عہد: جب وعدہ کیا جائے تو پورا کیا جائے۔اَوُ فُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ کَانَ مَسْنُو لا ﴿ عہد پورا کرو کیونکہ تم ہے ﴿ قیامت کے دن) عہد کے بارے میں باز پرس ہوگی ایک مسلمان کوعہد کا پکااور تول کا دھنی ہونا چاہیے۔ بینہیں کہ کیے پچھاور کرے پچھے۔ رسول کریم عظیمت نے منافق کی تین علامات بتائی ہیں۔ جن میں ایک علامت بیجی ہے کہ اِذَا وَعَدَ اَخْلَفَ جب وعدہ کرے تواس کو پورا نہ کرے اوراس کی خلاف ورزی کرے۔

2- حبر:اس آیت میں صبر کے تین بہت کڑے اور سخت مواقع بیان ہوئی ہیں۔اول جب مالی تنگی بہنچ (اَکنیاسَآء) دوم جب کوئی بیاری
لائق ہو۔(اَکسطَّسُوَّاء) اور سوم جب میدان میں گھمسان کی لڑائی ہو(اَکنیاس) توصبر واستقلال اوراولوالعزمی بلندصفات، ہیں۔ ہوشخص
بھی ان صفات سے متصف ہوگا کا میابی اور کا مرانی اس کے قدم چوہ گی۔اس امر کی طرف اس مشہور آیت میں اشارہ کیا گیا ہے۔
اِنَّ اللّٰهَ مَعَ الصَّبِوِیْنَ: بِشک اللّٰه تعالی صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ یعنی اس کی امداد صبر کرنے والوں کے شامل حال ہے۔
آخر میں فرمایا گیا کہ جوافر ادصد ق ول کے ساتھ ان عقائد کو اور پابندی کے ساتھ ان عبادات کو اور خلوص کے ساتھ ان اخلاق کو اپنا کیں
وہی تیجے معنوں میں ہے ہیں اور ایسے ہی لوگ متنق کہلانے کے حق دار ہیں۔

(14)

مَشَلُ الَّذِيُنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَشَلِ حَبَّةٍ اَنْبَعَتُ سَبُعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِاثَةُ حَبَّةٍ ﴿ وَاللَّهُ يُضَعِفُ لِمَنُ يَّشَآءُ ﴿ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيُمٌ ٥

ٱلَّـذِيْنَ يُنْفِقُونَ آمُوَالَهُمُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قُمَّ لَا يُتُبِعُونَ مَآ ٱنْفَقُوا مَنَّاوً لَآ اَذِى لَا لِّهُمُ ٱجُرُهُمُ عِنْدَرَبِّهِمْ \* وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمُ وَلَا هُمُ يَحُزَنُونَنَ

قَوُلٌ مَّعُرُوفٌ وَمَغُفِرَةٌ خَيْرٌ مِّنُ صَدَقَةٍ يَّتُبَعُهَآ أَذِي طُ

''ان الوگوں کی مثال جواپنامال المله کی راہ میں خرج کرتے ہیں۔ الی ہے جیسے ایک دانہ کہ اس سے سات بالیاں تکلیں اور ہر بالی میں موسودانے ہوں۔الله تعالیٰ جس کے لیے جا ہتا ہے اور بھی بڑھا تاہے۔اللہ تعالیٰ بڑی وسعت والا سے ملیم ہے۔

جولوگ اپنامال الملله كى راه ميں خرج كرتے ہيں چرخرج كركے احسان نہيں جاتے اور نہ ہى دل آزارى كرتے ہيں ان كے ليے ان كرتے ہيں ان كے ليے ان كرتے ہيں ان كے ليے ان كرتے ہيں ان كا اجربے۔ انھيں نہ تو كوكى خوف ہوگا اور نہ وہ مگلين ہول گے۔

خوش کلامی اور درگزراس خیرات سے بہتر ہے جس کے پیچے دل آزاری م وَاللّٰهُ عَنِيٌّ حَلِيُمٌ ٥ [ \_\_\_\_ البقره 2:1 26-263] . اورالله بهت بے نیاز ہے نہایت مخل والا ہے۔'' مشکل الفاظ کے معانی: یُنفِقُونَ: خرج کرتے ہیں۔ حبَّةِ: دانیڈ سَنابِلَ: بالیاں خوشے (واحد سُنبُلَةٌ)یُضِعِفُ: برُحاتا ہے دوگنا کرتا ہے۔ مَنَّا: منت احسان ۔ اَذِی: ایذا 'آکلیف۔

تشری : ان آیات میں انفاق فی سبیل الله یعن الله کی راہ میں خرج کرنے کی فضیات بیان ہوئی ہے۔ ایک نہایت دلنشین مثال کے ذریعے یہ بتایا گیا ہے کہ جس طرح ایک دانہ ہونے سے ایک پودا تکلے اور اس میں سات بالیاں گیں اور ہر بالی میں سوسودانے ہوں اور یوں ایک دانہ ہونے سے کسان کو بینکڑوں وانے فل جا نیں ۔ بالکل ای طرح الله کی راہ میں خرج کے ہوئے مال کا اجر بھی سات سوگنا لما ہے ۔ جو بستی ایک دانے سینکڑوں دانے پیدا کر عتی ہے۔ اس کے لیے کیا مشکل ہے کہ اپنی راہ میں مال خرج کرنے والے کو اثنا ہی بدلد دے دے۔ الله تعالیٰ کے باس کس چیز کی کی ہے۔ الله تو بہت وسعت والا ہے۔ مال جینے ظلوس کے ساتھ خرج کیا جائے گا اثنا ہی زیادہ تو اب سے گا۔ الله تعالیٰ چونکہ لوگوں کی فیقوں اور ارادوں سے بھی واقف ہے اس لیے لوگوں کی فیتوں کے مطابق اجر عطافر ما تا ہے اور جس کا چاہتا ہے سات سوگنا ہے بھی زیادہ تو اب بڑھا ویتا ہے۔

دوسری آیت میں رَبِ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ جوگ الملّٰلہ کی راہ میں مال خرج کرتے ہیں اور پھراس کا احسان نہیں جتاتے اور نہ ہی دل آزاری کرتے ہیں کہا حسان جتا کرجن پر مال خرچ کیا ہے۔ انھیں شرمندہ کرتے رہیں ایسے لوگوں کے لیے الملّٰلہ کے ہاں بہت بڑا اجر ہے۔ اور تیامت کے دن انھیں کوئی خوف نہ ہوگا اور نہ دہ ممکنین ہوں گے۔

تیسری آیت میں بیربتایا گیا ہے کہ خوش کلامی اور درگز رہے کام لینا اس صدقہ سے بہتر ہے جس کے بعد سائل یا مسکین کو تکلیف دی جائے ۔ بعض اوقات ضدی سائل تنگ کرتے ہیں اور انسان ان کی خدمت دل سے کرنا نہیں چاہتا۔ ایسی صورت میں خوش کلامی سے انسیس ٹال دینا اس امداد سے بہتر ہے جس کے بعدافعیں برا بھلا کہہ کر ذہنی تکلیف پہنچائی جائے ۔ جیسے الملّٰہ کی ذات غنی ہے اور حلیم ہے اس طرح انسان کو مستعنی اور متحمل مزاج ہونا چاہیے۔

(15)

يَأَيُّهَا الَّذِينَ امَنُوا كُونُوا قَوْمِينَ بِالْقِسُطِ شُهَدَّاءَ لِلْهِ وَلَوْ عَلَى اَنُفُسِكُمُ آوِالُوَالِدَيْنِ وَالْاَقْرَبِينَ ۖ إِنْ يَسَكُنُ غَنِيًّا اَوْفَقِيْدُوْا فَسَالِلْهُ آوُلُى بِهِمَا تَسْ فَلَا تَتَّبِعُوا الْهَوْلِى اَنْ تَعَدِلُوا ۚ وَإِنْ تَلُوْ اَوْتُعْرِضُوا فَإِنْ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرُاه

(النساء: 135:4)

"اے ایمان والو! انصاف پرخوب قائم رہنے والے اللّه کے لیے
گوائی دینے والے بنے رہوا گرچہ اپنی ہی ذات کے خلاف ہو یا
والدین اور رشتہ وارول کی مخالفت میں ہو۔ وہ شخص امیر ہو یا
غریب (تم اس بات کا خیال نہ کرو) کیل اللّه کاان دونوں کے
ساتھ تم سے زیادہ تعلق ہے پس تم خواہش نفس کی پیروی نہ کرواییا
نہ ہوکہ تق ہے بٹ جا واورا گرتم گلی لپٹی بات کروگ یا سچائی ہے
پہلوجی کرو گے (تو جان لو) کہ بلاشہ جو پھم کرتے ہواللّه تعالی
اس کی خوب خرر کھنے والا ہے۔"

مشكل الفاظ كے سعانی: کو نُوُا : تم موجاؤ - قَوْمِيُنَ : خوب قائم رہنے والے مضبوطی سے جےرہے والے (واحد قوام )قِسُط : عدل وانساف ـ لَوُ: أَكر چدعلى: ير برخلاف ـ أقربين و مع وار نزويك ترين بلحاظ رشته (واحداقُوب ) لاتتبعو ا: بيروى نه كرو ـ ـ ألمهوى: خواہشِ نفس ۔إِنْ تَسَلُوٓ؟:اگرتم زبان كومروڑ و كے۔الفاظ كومند بگا زُكريا لفاظ كے ہير پھيريس سے كوچھيا جاؤ كے۔تسغو صُوًا بتم روگر دانى كرو ك پهلوتى كرو ك نعن كواى دينے سے اعراض كرو كے۔

تشريج: ال آيت مين مسلمانون كومدايت كي على إدامة وانصاف علمبردار بنين اورالله كي رضا كي خاطر سي كوابي دين والي بن جائیں۔عدل وانصاف پر کا نئات کے امن کا دارومدار ہے۔اس لیے اسلام اس پر بہت زیادہ زور دیتا ہے چوتکہ انصاف کی بنیاد شہادت پر ہ۔اگر گواہی دینے والاحقیقت کوظاہر منہ کرے تو حاکم کے لیےانصاف کرنا ناممکن ہے۔اس لیے قرآن کریم کی اس آیت میں مسلمانوں کو تھم دیا گیا ہے کہ شہادت محض المله کی خوشنودی اور انصاف کے قائم کرنے کے لیے ہو ۔ گواہی دیتے وفت بیخیال ندر کھو کہ س کوفائدہ پہنچے گا اورکس کونقصان ۔ گواہی سے اپنے آپ کونقصان ہو یا والدین اور رشتہ داروں کونقصان پہنچاس بات کی پرواہ ندکرو بلکہ حقیقت کو بیان کرو۔ اس طرح گواہی دیتے وقت کسی کی امیری یاغر بی کامیمی خیال نه کرواور بیمت مجھوکہ بچی گواہی سے امیر ناراض ہوجائے گایاغریب کا نقصان ہوجائے گا۔ یا در کھوامیر اورغریب سب خدا کے بندے ہیں اور المل تعالیٰ کا ان دونوں کے ساتھ تھارے مقابلے میں زیادہ تعلق ہے۔ اگر ا بنے پرائے یا امیرادر غریب کا گواہی دیتے وقت یا حکم ساتے وقت خیال آ جائے توانصاف کا حصول ناممکن بن جائے گا جس سے کا سات میں ظلم اور نساد کا دور دورہ ہوگا۔اس لیے شہادت کے وقت اپنی خواہشات کی پیروی بھی نہ کرو کہیں ایسانہ ہو کہ خواہش کے اتباع میں حق ہے ہے جاؤاورانصاف نہرسکو۔

ر بھی یا در کھو کہ گول مول گواہی دے کرحق کو چھپانے کی کوشش بھی نہ کرواور شہادت کے لیے اگر بلایا جائے تو پہلو تہی مت کرواور اعراض ے کام ندلو۔ اگراییا کرو گے توالله تعالی تھھارے اعمال کوخوب جانے والا ہے۔ الغرض اس آیت میں نظام شہادت کے زلایں أصول بيان ہوئے ہيں۔

- 1- شهادت انصاف يديني مور
- شہادت انصاف پرمنی ہو۔ شہادت میں صرف الله کی خوشنوری مطلوب ہوگی گواہی دینے میں کی فریق کی مالی حیثیت کو پیش نظر نہ دکھا جائے۔ گواہی دینے میں کی فریق کی مالی حیثیت کو پیش نظر نہ دکھا جائے۔ " کسی سر نفع انفصال کا خیال نہ دکھا جائے۔
  - 4۔ شہادت میں کسی کے نفع یا نفصان کا خیال ندر کھاجائے۔
  - 5- اپن خواہش اور مرضی کوشہادت میں حائل شہونے دیاجائے۔
- گواہی کے الفاظ واضح ہوں اورصور تحال پر روشن ڈالنے کے لیے کافی ہوں۔ گول مول بات کر کے حقیقت کو چھپانے ہے اجتناب -2 101
- 7۔ جب گواہی کے لیے بلایا جائے تو حیلے بہانے سے جان چھڑانے اور پہلو تھی کرنے کی کوشش نہ کی جائے۔ایہا کرناکسی صورت میں درست تبیں۔

وَمَن يَ قُنُدُلُ مُؤْمِنًا مُّتَعَمِّدًا فَجَزَآءُهُ خَجَهَمُّ خَلِدًا فِيُهَا وَ غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَاعَدٌ لَهُ عَذَابًا عَظِيْمًا ٥

''اور جو محف کسی مسلمان کو جان بو جھ کرقل کرڈا لے تو اس کی سزا جبنم بجس مين وه بميشدر ب كاورالله اس برغضبناك بوااور (النساء 4:49) اس رلعنت كي اوراس كے ليے براعذاب تيار كرركما ب-"

مشكل الفاظ كمعانى: مُعَقَيِّدُا: قصدا على بوجهر جَزَآء: بدله مزا تحالِدًا: بميشدر بن والا - أعَدَّ: تاركيا-

تشريح: اس آيت ين فق عدى سزايان موئى بيدوى سزاج جوقر آن نے كافروں كے ليے بتائى بيداس آيت كو پر هكرمسلمان كادل لرزا تُشتا ہے اوروہ دیکتا ہے کہ کسی مسلمان کو جان ہو جھ گرقل کرنے والے پر خداغصے ہوتا ہے اسے اپنی رحمت سے دور کر دیتا ہے اور بڑا عذا ب اس کے لیے نیار کرتا ہے اوراے اس کناہ کے بدلے دوزخ میں ڈالے گاجس میں وہ ہمیشدر ہے گا (ہاں اگر اللّٰہ خود جا ہے تواہے دوزخ ہے

اتن تخت سرااس لیے ہے کہ ایک مسلمان کا دوس مسلمان پرسب سے براحق اس کی جان کا احترام ہے۔ اگر ایک مسلمان اپنے مسلمان بھائی کو جان بوجھ رقتل کر دیتا ہے تو گویا اس نے سفوق العباد میں سب ہے بوے حق کوتلف کر دیا ہے جس کی تلافی واصلاح کی اب کوئی شکل باتی خبیں رہی۔ کیونکہ مقنول تو دُنیا ہے رخصت ہو چکا اور اس کے ساتھ کی گئی زیادتی کی تلافی کی کوئی صورت نہیں رہی اس لیے ایسے قاتل کے لیے خوفناک اور دردناک عذاب ہے۔اسلام میں انسانی خون کی بڑی اہمیت ہے۔ایک آیت میں بیفر مایا گیا ہے کداگر کسی مخص نے کسی فوقل کیا بغیراس کے کہاس نے کسی فوقل کیا ہو یا ملک میں فساد ہریا کیا ہونو گویااس نے تمام انسانوں فوقل کرڈ الا۔

اسلام کاسب سے برامشن پراٹن معاشرے کا قیام ہے جس میں اخوت ومسادات اور عدل وانصاف کا دور دورہ ہو۔ ایک بی نظریے ك مان وال أيك خدا الك رسول اوركماب برايمان ركف وال الرايك دوسرے ك خون سے ماتھ ر تكفيكيس قواس سے بوھ كراسلام كو اور کیا نقصان پہنچایا جا سکتا ہے۔

إِنَّ اللَّهَ اشْتَرْكَى مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ٱنْفُسَهُمْ وَٱمْوَالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمْ الُجَنَّةَ طَيُقَاتِلُونَ فِي سَبِيُلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدُا عَلَيْهِ حَقًّا فِي التَّوُرةِ وَالْإِنْجِيلِ وَالْقُرُانِ طُ وَمَنُ اَوْظَى بِعَهُ دِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبُشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمُ بِهُ ﴿ وَذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ

"بے شک اللہ نے مومنوں سے ان کے جان ومال جنت کے بدلے خرید کیے ہیں۔ وہ الله کی راہ ٹی جنگ کرتے ہیں پس قل کرتے جیں اور (مبھی )قتل ہوجاتے ہیں۔الله کے ذمے بیا یک سیا وعدہ ہے جوتورات انجیل اورقرآن میں ہے۔اورالله سے بڑھ کرائے وعدے کا پورا کرنے والا اور کون ہوسکتا ہے۔ پس تم خوش ہو جاؤ اس سودے پر جوتم نے اس (الله) سے کیا ہے۔ اور یکی سب سے يرى كاميالى --

اَلتَّآتِبُوُنَ الُعِيِّدُونَ الْحَمِدُونَ السَّآتِحُونَ الرِّحِوْنَ السَّآتِحُونَ الرِّحِفُونَ الشِّجِدُونَ الْامِرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحَفِظُونَ لِحُدُودِ اللَّهِ ﴿ وَبَشِّرِالْمُؤْمِنِيْنَ ٥

رُونَ السَّآئِحُونَ الرِّكِعُونَ وه (عازى) توبركرن والنَّعباوت كرن والنَّ اللَّه كَ اللَّه كَ اللَّه كَ اللَّه كَ فَاطْرَسْرَكُر فَ والنَّ اللَّه كَ فَاللَّهُ فَا عَلَى اللَّهُ فَا فَيْ اللَّهُ فَا فَيْ اللَّهُ فَا فَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَا مِنْ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

مشكل الفاظ كے معانی: اِشْتَوى : خريدا اِيْقَاتِلُوْنَ : لا اِنْ كرتے ہيں ۔ يُقْتَلُوُنَ : قَلَ كِيے جاتے ہيں ۔ اِسْتَبْشِوُوُا : خوش ہوجاؤ۔ سَائِحُونَ : اللّٰه كى خاطر سفر كرنے والے يعنى جہادُ تبليغ و يُن يا طلب علم كى خاطر سفر كرنے والے (واحد سَافتے) بَشِورُ : خوشخبرى سنا ہے۔ تشریح: پيروآ بيتی سورہ تو بہ كى ہيں ۔ پہلی آیت ميں رَبّ تعالی نے مومنوں كو بڑے مؤثر طریقے سے اپنی جانیں اورا پے مال الملّٰه كى راہ ميں قربان كرنے كى ترغيب دى ہے اور دوسرى آيت ميں مجاہدين اسلام كى اعلی صفات كا ذكر فرمايا ہے۔

الله تعالیٰ نے اہلِ ایمان کو یہ بات سمجھائی کدتم اپنی جان و مال کے مالک نہیں ہو کیونکہ الله نے جنت کے بدلے تم سے بیخرید لیے ہیں۔اب بیسب پچھتمھارے پاس الله کی امانت ہے۔الله جیسے چاہان میں تصرف کاحق رکھتا ہے۔ لڑائی کے وقت جان بچانا یا مال خرچ کرنے سے کتر انا معاہدے کے خلاف ہے۔ویسے بھی خدا کوخالق و مالکہ ہونے کی حیثیت سے تھھاری جان اور دولت پرحق ملکیت حاصل تھا مگراب تم نے اسلام قبول کرکے اپنی عارضی ملکیت کو بھی ختم کرڈ الا ہے اور جنت کے بدلے وفروخت کردیا ہے۔ اب بھی اگرتم منافقین کی طرح جان بچاؤیا مال قربان کرنے سے تھراؤ تو یہ الله کے ساتھ کے ہوئے سودے کے خلاف ہے۔

تعمارای سودابڑی کامیابی ہے۔اس سودے میں تم نے کھویا کچھنیں بلکہ کمایا ہی کمایا ہے کیونکہ اللّٰہ کے دیے ہوئے مال اور جان کو جنت کے بدلے فروخت کیا ہے۔ یوں تم نے دیا کچھنہیں کیا ہی لیا ہے۔اس سودے پرتم خوشیاں مناؤر حقیقت یہ ہے کہ تم نے یہ سودا کرکے بڑی کامیابی حاصل کی ہے۔

دوسری آیت میں بتایا گیا کہ مجاہدین اسلام صرف تلوار کے دھنی ہی نہیں بلکہ اپنی ادنی سی لغزش پرتو بہرنے والے عبادت گزاراً الله کی ہرگھڑی حمد و ثنا کرنے والے الله کی راہ میں سفر کرنے والے رکوع و بحود کرنے والے نیکی کا تھم کرنے والے اور بدی ہے رو کئے والے اور تمام الحہدی پوری طرح اسلام کے رنگ میں رنگے ہوئے ہیں۔ایسے مجاہدین اور مونین کے لیے جنت کی بیثارت ہے۔

(18)

وَقَضَى رَبُّكَ آلَّا تَعُبُدُو آ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالُوَالِدَيُنِ اِحُسَانًا طَّ إِمَّا يَشُلُ وَبِالُوَالِدَيُنِ اِحُسَانًا طَ إِمَّا يَشُلُ عَنْ عِنْدَكَ الْكِبَرَ اَحَدُهُمَا اَوُ كِلهُما فَلاَ تَقُلُ لَهُمَا اَوْ كُلُهُما فَوَلاَ كَرِيْمُا٥ لَهُمَا أَفِي وَلاَ كَرِيْمُا٥ وَقُلُ لَهُمَا فَوَلاَ كَرِيْمُا٥ وَالْحُفِيضُ لَهُمَا جَنَاح الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلُ رَبِ وَالْحَمْةُ مَا رَبَيْنُي صَغِيرًا٥ طُ

''اور تمھارے رَبِّ فی عمادت میں اس کے سواکسی کی عبادت نہ کرواور مال باپ کے ساتھ حسن سلوگ سے پیش آؤاگر تیرے سامنے بڑھا پ کا تی سامنے بڑھا ہے کہ تا اور آھیں مت جھڑکنا اور ان سے شائنگی سے بات کرنا۔ اور نرمی اور تواضع کے ساتھ ان کے سامنے جھک کرر ہنا اور دُعا کرتے رہنا' اے میرے رَبِ ان پر رحم فرما۔ جس طرح انھوں نے بچھے بچین میں (محبت سے) یالا۔

رَبُّكُمْ اَعْلَمُ بِمَا فِي نُفُوْسِكُمُ اللهِ تَكُونُوا صَلِحِينَ فَاللهِ كَانَ لِلْاَوَّالِيْنَ غَفُوْرًا٥

وَاتِ ذَا الْقُرُبِي حَقَّهُ وَالْمِسُكِيْنَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبَذِّرُ
تَبُذِيْرًا ٥ إِنَّ الْمُسَلِّرِيُنَ كَانُوا إِخُوَانَ الشَّيطِيُنِ ﴿ وَكَانَ الشَّيطِيُنِ ﴿ وَكَانَ الشَّيطُنُ لِوَبِّهِ كَفُورًا ٥ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِغَآءَ رَحُمَةٍ الشَّيطُنُ لَوَبِّهِ كَفُورًا ٥ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ ابْتِغَآءَ رَحُمَةٍ مِنْ رَبِّكَ تَرْجُو هَا فَقُلُ لَهُمْ قَوْلًا مَّيسُورًا ٥

وَلَا تَـجُعَلُ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلَا تَبُسُطُهَا كُلَّ الْبَسُطُهَا كُلَّ الْبَسُطُهَا كُلَّ الْبَسُطِ فَتَقُعُدَ مَلُومًا مُحُسُورُ٥١٥

إِنَّ رَبَّكَ يَبُسُطُ الرِّزُقَ لِمَنْ يَّشَآءُ وَيَقُدِرُ <sup>ط</sup>َاِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهٖ خَبِيرًا أَ بَصِيرًا ٥٥

وَلا تَقْتُلُوْ آ اَوُلَادَ كُمُ خَشْيَةَ اِمُلاقِ طَنَحْنُ نَسُرُزُقُهُمُ وَاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ مُ كَانَ خِطاً كَبِيُرًا ٥ وَإِيَّا كُمُ طُ إِنَّ قَتْلَهُمُ كَانَ خِطاً كَبِيرًا ٥ وَلا تَقُرَبُوا الزِّنِي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً طُ وَسَاءَ سَبِيلًا ٥

وَلَا تَقُتُلُوا النَّفُسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ اِلَّا بِالْحَقِّ طُومَنُ قُتِلَ مَظُلُومًا فَقَدَّ جَعَلْنَا لِوَلِيَّهِ سُلُطْنًا يُسُوِثُ فِي الْقَتُلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا ٥

وَلَا تَقُرَبُواْ مَالَ الْيَتِيْمِ إِلَّا بِالَّتِيُ هِىَ اَحُسَنُ حَثَى يَبُلُغَ اَشُدَّهُ صُ وَاَوُفُواْ بِسَالُعَهُدِ عَلِنَّ الْعَهُدَ كَسَانَ مَسُئُولًا ٥ وَاَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمُ وَزِنُواْ بِالْقِسُطَاسِ الْمُسْتَقِيْمِ طُ ذَلِكَ حَيْرٌ وَّاَحْسَنُ تَأْوِيُلًا ٥

تمھارا رَبِ خوب واقف ہے اس سے جو پہر تھارے دلوں میں ہے۔ اگر تم نیک ہو گے تو وہ ایسے لوگوں کو بخشے والا ہے جواس کی طرف پلیٹ کر آنے والے ہیں۔ رشتہ دار کواس کاحق دیجے اور مسلین اور مسافر کو بھی (ان کاحق دیجے) اور فضول خرچی نہ جیجے۔ بیش فضول خرچی نہ جیجے۔ بیش فضول خرچی نہ جیجے۔ بیش فضول خرچی شیطانوں کے بھائی ہیں اور شیطان اپنے رَبِ کا بڑا ناشکرا ہے۔ اگر تو ان سے منہ پھیرے اس رزق کے انتظار میں جس کی تجھے اپنے رَبِ کی طرف سے آنے کی اُمید ہو۔ تو ان سے رئی سے بات جیجے۔

اور نہ ہی ابناہا تھ گردن ہے باندھ کرر کھے یعنی تنجوں نہ بن جائے اور نہ ہی اسے بالکل کھلا چھوڑ دیجئے لیعنی فضول خرچ نہ بن جائے کے تو ملامت زوہ اور عاجز بن کر بیٹھ جائے۔

بے فک حیرا رَت جس کے لیے جاہتا ہے رزق کشادہ کرتا ہے۔ اور جس کے لیے جاہتا ہے رزق کشادہ کرتا ہے۔ اور جس کے لیے جاہتا ہے۔ اور جس کے لیے جاہتا ہے۔ اور جس کے فیصنے والا ہے۔ تم اپنی اولا دکوافلاس کے ڈرسے آل نہ کرو۔ ہم آھیں بھی رزق دیتے ہیں اور شمصیں بھی ۔ بے شک آخیاں کرنا بہت بڑا جرم ہے۔ اور ہری اور تم زنا کے قریب بھی مت جاؤیقینا وہ بے حیائی ہے اور ہری راہ ہے۔

اوراس جان کوتل نہ کروجس کے آل کو اللّٰه نے حرام قرار دیا۔ گرحق کے ساتھ اور جوظلم سے آل کیا گیا، پس ہم نے اس کے ولی کو قصاص کا اختیار دیا ہے۔ اسے چاہیے کہ قل میں حد سے نہ بڑھے۔ بے شک مظلوم کی مد دہوئی ہے۔

اورتم میتم کے مال کے بھی قریب نہ جاؤ گراس طریقے سے جواس کے حق میں بہتر ہو یہاں تک کہوہ شاب کو پینی جائے اور عہد کو پورا کر ویقینا عہد کے بارے میں بھی پوچھا جائے گا اور جب نا پوتو پورا ناپواور ٹھیک تر از و کے ساتھ تو لویہ بہتر ہے اور انجام کے لحاظ سے بھی اچھا ہے۔

اورجس چیز کا تجفی علم نہیں اس کے پیچھے مت پڑ۔ بے شک کان' آئے کھاور دل ان سب سے باز پرس ہونی ہے۔ اور زمین پراکڑ کرمت چل' بے شک تو بھی بھی زمین کونہ بھاڑ سکے گا۔اور باندی میں پہاڑوں کونہ بھنچ سکے گا۔

بیسارے برے کام تیرے رتب کے نزدیک بالکل ناپندیدہ

وَلَا تَقُفُ مَا لَيُسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ طَاِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ اُولَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسُئُولًا 0 وَلَا تَسَمُشِ فِي الْاَرُضِ مَرَحًا اللَّهِ لَنَ تَخُوقَ الْاَرْضَ وَلَا تَسَمُشِ فِي الْاَرُضِ مَرَحًا اللَّهِ الْكَرُضَ وَلَنْ تَبُلُغَ الْحِبَالَ طُولًا 0

كُلُّ ذَٰلِكَ كَانَ سَيِئَهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكُرُوهُا٥

(بنى اسرائيل:17:23-38)

مشكل الفاظ كمعانى: قَضى جَمَ ديا فيصله كرديا \_ يَبْلُغَنَّ: يَنْ جَاعَ \_ ٱلْكِبَرَ: بِرُ ها پِا كِللهُ مَا: وه ونول \_ اُفِّ : كلمهُ بيزارى بال بول ـ الياكلم جس سے نفرت كا اظهار بو \_ لا تَنْهُورُ: مت جَمِّرُ كے \_ إِخْفِضُ: جَمَّا وَ يَجَدَّ حَنَا حَ : بازو \_ اللَّه لِّ: نرى خاكسارى تواضع \_ رَبَّينِي : ان دونول نے جَمِّ پالا \_ اوّ ابيئن: سے دل سے توبہ كرنے والے رواحد اوّ ابّ) كا تُبَدِّرُ : فضول خرج مت يجيح \_ مُبَدِّرِيْنَ : فضول خرج كرنے والے (واحد اوّ ابّ) كا تُبَدِّرُ : فضول خرج مت يجيح ـ مُبَدِّرِيْنَ : فضول خرج كرنے والے (واحد اوّ ابْدر فقات ہے مَيْسُور : نرم الله الله فضول خرج كرنے والے (واحد مُبَدِّر ) إِنْتِعَاء على الله الله الله فقائد : تو ميدر ها اور اختيار \_ كايسُوف : جا ہے كہ مَعْلُولُهُ نَهُ بَهُ مِن الله بَعْد الل

تشريح: سوره بني اسرائيل كي أن آيات مين چندا جم ترين تعليمات اسلام كاذكر كيا ميا ہے۔

# 1- تعليم توحيد:

سب سے پہلے تو حید کی تعلیم دی گئی ہے۔اور بتایا گیا ہے کہ زَبِ تعالیٰ کا حکم ہے کہ سوائے اس کے کسی کی عبادت نہ کی جائے۔ تو حید کو اسلامی تعلیمات میں مرکزی حیثیت حاصل ہے کیونکہ اللّٰہ کوایک مانے اور صرف اس کی عبادت کیے بغیر کوئی نیک عمل قبولیت حاصل نہیں کرسکتا۔ بعض لوگ خدا کوایک ماننے ہیں مگر عبادت میں غیروں کو بھی شریک کرتے ہیں۔ رَبِ تعالیٰ نے پہلی آیت میں صرف اپنی عبادت کا حکم دے کرغیروں کی عبادت کوممنوع قرار دیا۔

# 2\_ حقوقِ والدين:

تو حید کے بعد والدین کے حقوق کو بھی ای آیت میں بیان کیا گیا جس سے والدین کے اعلی مرتبے کی طرف اشارہ ملتا ہے۔ والدین کے حقوق کے سلسلے میں درج ذیل امور کی ہدایت کی گئی ہے۔

# اروالدين كےساتھ حسن سلوك:

الله كفر مان كے مطابق اولا در پرفرض ہے كدوالدين كے ساتھ حسن سلوك سے پیش آئيں۔خاص كرجب وہ بوڑ ھے ہوجائيں تو انھي اپنے ليے بوجھ نہ مجھیں۔ان سے محبت واحتر ام ہے بات كريں اوركوئى اليى بات مندسے نه نكاليس جس سے نفرت كا اظہار ہوتا ہو۔ ہميشہ

# ب والدين كحق مين دعائے خير

یہ بھی اللّٰہ کا تھم ہے کہ والدین کے حق میں دُ عاکرتے رہنا چا جیے کہا سے اللّٰہ توان پر رحم فرما جس طرح انھوں نے جھے بجین میں محبت سے یالا۔

# ج ـ ول ميس والدين كاحترام:

والدین کا دب واحتر ام صرف ظاہری باتوں تک محدود نہ ہونا جاہیے بلکہ دل میں بھی والدین کی عزت ہواور ہے ادبی کا خیال بھی دل میں نہ آئے اگر بھی والدین کے حق میں گستاخی یا ہے ادبی ہوجائے تو فورا تو بکرنی جاہیے۔اللّٰہ تعالیٰ تو بکرنے والوں کی خطامعاف کر دیا کرتا ہے۔

# 3\_ رشته دارول غريول اورمسافرول كحقوق:

ان آیوں میں تیسراتھم رشتہ داروں غریوں اور مسافروں کے حقوق کی ادائیگی کے بارے میں ہے۔ فرمایا کہ رشتہ دارکواس کاحق دو رشتہ داروں کا پہلاحق ان کے ساتھ حسن سلوک ہے۔ اگروہ غریب ہوں تو ان کی مالی امداد بھی ان کے حقوق میں شامل ہے۔ بڑے ہوں تو ادب سے جھوٹے ہوں تو شفقت کے ساتھ پیش آنا چاہیے۔ بیار ہوں تو عیادت کرنا بھی ان کاحق ہے۔ رشتہ داروں کے علاوہ دیگر غرباء اور مساکین کی مالی امداد کرنا بھی اسلام میں ضروری ہے۔ اس طرح وہ مسافر جو حالت سفر میں امداد کھتاج ہوگئے ہوں ہمارے مال میں اپناحق رکھتے ہیں اور ان کی مد کرنا ہمارا فرض ہے۔

# 4\_ فضول خرجي كي مما نعت:

حق داروں کے حقوق یاد دلانے کے بعد فوراً فضول خرچی ہے منع کیا گیا ہے کیونکہ ادائیگی حقوق میں سب سے بڑی رکاوٹ فضول خرچی ہے۔ فضول خرچی ہے۔ فضول خرچی انسان دوسروں کے حقوق کو پس پشت ڈال کراپنی ذات پر زیادہ سے زیادہ پیسے خرچ کر دیتا ہے۔ قرآن مجید نے فضول خرچ کرنے والوں کو شیطان الله تعالی کا ناشکرا ہے جس طرح شیطان الله تعالی کا ناشکرا ہے۔ شیطان کو الله تعالی کے نیا کی کا ناشکرا ہے۔ شیطان کو الله تعالی نے دولتِ عقل دے رکھی تھی گئیت اس نے اس دولت کوا طاعب اللی کے لیے استعمال کرنے کے بجائے نافر مانی اور سرتی کی لیے استعمال کرنے کے بجائے نافر مانی اور شی کے لیے استعمال کرنے کے بجائے نافر مانی اور شی کے لیے استعمال کیا۔ اس طرح فضول خرچی دولت و نیا کو والدین رشتہ داروں نخریوں اور مسافر وں کی امداد میں خرچ کرنے کے بجائے ہے جا طور پر محض عیش وعشرت پر خرچ کردیتا ہے اور نا جائز کا موں میں اللّٰہ کی دی ہوئی دولت کو ضائع کرتا ہے۔

# 5- زم گفتاری کا حکم:

اگر ضرورت مندتم سے سوال کریں اور اس وقت تمھارے پاس دینے کے لیے بچھ نہ ہواور اس مجبوری کے تحت شمصیں مستحقین سے منہ پھیرنا پڑے تو ان سے درشتی سے پیش ندآ و اور ان کے ساتھ تو ہین آمیز روبیا اختیار ند کرو بلکہ نہایت نرمی سے مجھادو کہ اس وقت میرے پاس کچھنیس ہے۔اللّٰہ تعالیٰ سے اُمید ہے کہ میری بی تنگ دی ختم کردے گاتب میں ضرورتمھاری مددکروں گا۔

#### 6- اخراجات مين مياندروى:

اللله تعالیٰ کی راہ میں خرج کرنے میں بھی میانہ روی اختیار کرو۔ اتنانہ خرج کردو کہ خود پریشانی میں پڑواور ننگے بھو کے رہ جاؤاور نہاتی تنگی اور کنجوی کرو کہ خود بھی ذلت کی زندگی گزارواور معاشرے میں بھی ذلیل اور رسوا بھوجاؤ خرج کرنے میں میانہ روی اختیار کرو۔خدا جے چاہتا ہے کشادہ رزق عطاکرتا ہے اور جے چاہتا ہے تنگ رزق دیتا ہے۔ وہ اپنے بندوں کے بارے میں خوب باخبر ہے اور ان کی سب صلاحیتیں اس کی نظرمیں ہیں۔

الله تعالى نے اپنے بندوں كے درميان رزق كي تقيم ميں فرق ركھا ہے۔اس فرق كے پيچے جوصلحت كار فرما ہے تم اس كونبيس مجھ كتے۔

#### 7- قتل اولادي ممانعت:

ا پنی اولا دکومعا ٹی تنگی کے خوف ہے قل نہ کرو۔اللّٰہ تعالیٰتمھارااورتمھاری اولا د کے رزق کا کفیل ہے ہے تمھاری اولا دکو بھی رز ق اللّٰہ تعالیٰ ہی دیتا ہے تم نہیں دیتے ۔ بیہ خیال سراسرغلط ہے کہ کم اولا دہونے سے خوشحالی کا دور دورہ ہوجائے گا۔

## 8\_ ممانعتِ زنا:

قتلِ اولا دے فوراُ بعد زنا ہے منع فرمایا ہے جس ہے اس امر کی طرف اشارہ ہے کہ اولا دکم کرنے کی کوشش کا لازمی نتیجہ زنا کا عام ہونا ہے۔ فرمایا کہ زنا کے قریب نہ پھککو وہ بہت برافعل ہے۔

#### 9\_ ممانعتِ قل :

کی کوناحق قبل نہ کرو۔اگر قانون کے مطابق اس کوفل کی سزاد پی ہتو میہ حکومت وقت کا کام ہے عام مسلمانوں کانہیں۔مقتول کے وارثوں کوقصاص لینے کاحق ہے۔قصاص میں کسی قسم کی زیادتی نہیں ہونی چاہیے۔صرف قاتل کوفل کیا جائے اس کے کسی عزیز کوفل نہ کیا جائے قبل کرنے سے پہلے یابعداس کی ناک کان نہ کائے جاگیں اور نہ ہی اس کوافیت دے کوفل کیا جائے۔

### 10۔ تیبوں کے مال کی حفاظت کا تھم:

نابالغ میںموں کے مال وجائیداد میں سے خرچ کرنا حرام ہے البتہ شرعی لحاظ سے خرچ کیا جاسکتا ہے یا پیتیم گے فائدے کے لیے تجارت وغیرہ میں اس کا مال لگایا جاسکتا ہے۔

#### 11- عبدكى بابندى كاحكم:

عہد کی پابندی کروجس سے بھی کوئی قول وقر ارکرواس کو پوراضرور کروتم سے قیامت کے دن تمھارے قول وقر ارکے متعلق دریافت

#### 12۔ ناپ تول میں کی کرنے کی ممانعت:

پرراپرراناپواورتولوتو خوب اچھی طرح تولو۔اس کا انجام دُنیا میں بھی اور آخرے میں بھی اچھا ہے۔ پورانا پنے اور تولئے ہے ساکھ بنتی ہے اور کاروبار کوفروغ حاصل ہوتا ہے اور حضرت شعیبًی ہے اور کاروبار کوفروغ حاصل ہوتا ہے اور حضرت شعیبًی قوم پراسی جرم میں خوفناک عذاب نازل ہوا تھا۔

#### 13- بغير حقيق بات كنه ياكام كرنے كى ممانعت:

تحقیق کیے بغیر محض گمان پر بھروسہ کرتے ہوئے کوئی بات کہنا یا عمل کرنا درست نہیں۔اس سے معاشرے میں فساد پیدا ہوتا ہے۔ جب کوئی بات کہنی ہوتو اس کی صحت کا یقین کرلینا چا ہے۔ جو چیز دیکھی نہ ہواس کے بارے میں بیمت کہو کہ میں نے دیکھی ہے اور جوشی نہ ہواس کے متعلق مت کہو کہ میں نے سی ہے اور جس چیز کا تعصیل علم نہیں اس کی بابت مت اعلان کرو کہ مجھے اس بات کاعلم ہے۔ یا در کھو قیامت کے دن کان 'آئکھاور دل کے بارے میں بھی سوال ہوگا اور تعصیل اپنے فلاکا مول اور اپنی غلط باتوں کے متعلق جواب دینا ہوگا۔

#### 14\_ غروراورتكبركي ممانعت:

ان آیات میں اللّٰہ کا آخری تھم یہ ہے کہ اے انسان زمین پراتر اکر نہ چل ۔ اتر اکر چلنے سے نہ تو زمین کو پھاڑ سکتا ہے اور نہ بینہ تان کر چلنے سے تو پہاڑوں کی بلندی تک پہنچ سکتا ہے۔ پھر تیراغرور کس کا م کا ہے؟ آخر میں فرمایا کہ بیتمام برے کام تیرے رّ بّ کے نزویک ناپئدیدہ ہیں۔معاشرے میں بھی ان تمام بری ہاتوں کو براسمجھا جاتا ہے اور اللّٰہ بھی انھیں ناپئد کرتا ہے۔ پھراے انسان! تو انھیں چھوڑتا کیوں نہیں؟

(19)

ياً يُّهَا الَّذِينَ امْنُوا إِنُ جَآءَ كُمُ فَاسِقٌم بِسَبَا فَتَبَيْنُوا آنُ تَصِيْبُوا قَوْمًا م بِحَهَالَةٍ قَتُصْبِحُوا عَلَى مَافَعَلْتُمْ نَذِمِيْنَ ٥ تُصِيْبُوا قَوْمًا م بِحَهَالَةٍ قَتُصْبِحُوا عَلَى مَافَعَلْتُمْ نَذِمِيْنَ ٥ وَاعْلَمُوا آنَ فِيكُمُ رَسُولَ اللَّهِ طَوْ يُطِيعُكُمُ فِي كَثِيْرٍ مِّنَ اللَّهِ صَلَى عَلَيْهُ فِي كَثِيرُ مِنَ اللَّهِ مَرِ لَعَنِتُم وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ اللَّهُ عَلَيْهُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي اللَّهُ مُر وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ طَلَى اللَّهُ وَيَعْمَةً طُ وَاللَّهُ أَلَى اللَّهِ وَيَعْمَةً طُ وَاللَّهُ أَولَيْكُمُ اللَّهُ وَيَعْمَةً طُ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ حَكِينَمٌ ٥ عَلَيْمٌ حَكِينَمُ ٥ عَلَيْمٌ حَكِينَمٌ ٥ عَلَيْمٌ حَكِينَمُ ٥ عَلَيْمٌ حَكِينَمٌ ٥ عَلَيْمٌ حَلَيْمٌ حَكِينَمٌ ٥ عَلَيْمٌ حَلَيْمٌ عَلَيْمٌ حَكِينَمٌ ٥ عَلَيْمٌ حَلَيْمٌ حَلَيْمٌ عَلَيْمٌ حَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمٌ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَا

''اے ایمان والو! اگر کوئی فاسق آدمی تمھارے پاس کوئی خبرلائے تو خوب خقیق کرلیا کرو کہیں ایسا نہ ہو کہتم کسی قوم کو ان جانے لقصان پہنچاوؤ پھرتم اپنے کیے پر پشیمان ہو۔ اچھی طرح جان لو کہ تمھارے درمیان السلّه کارسول موجود ہے۔ اگروہ اکثر معاملات میں تمھاری بات مان لیا کریں تو تم مشقت میں پڑجاؤ مگر اللّه نے تمھارے نزدیک ایمان کو محبوب بنا دیا ہے۔ اور اسے تمھارے دلوں میں بہندیدہ کردیا ہے اور تمھیں کفر بھم عدولی اور نافر مائی ورا للّه خوب جانے والا ہے حکمت والا ہے۔ اور الله خوب جانے والا ہے حکمت والا ہے۔

وَإِنُّ طَآئِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَاصَلِحُوا بَيْنَهُمَا عَلَى الْانْحُوا فَاصَلِحُوا بَيْنَهُمَا عَلَى الْانْحُواى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِى فَانُ عَلَى الْانْحُواى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِى حَتَّى تَفْيَى إِلَى اَمُو اللَّهِ عَقَانُ فَآءَتُ فَاصُلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَاقْسِطُوا اللَّهِ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ 0 بِالْعَدْلِ وَاقْسِطُوا اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ 0 إِنَّهُ وَاتَّقُوا اللَّهَ يَحِبُّ الْمُقْسِطِينَ أَخَويُكُمُ طُواتَقُوا اللَّهَ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَرَيْكُمُ طُواتَقُوا اللَّهَ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى الْعَلْمُ الْعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللْهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللْهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللْهُ لَعَلَى الْعَلَى الْعَالَةُ عَلَى اللَّهُ لَعَلَى اللَّهُ لَعَلَى الْعَلَى الْعَلَمُ الْعَ

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَا يَسْخَوُ قَوُمٌ مِّنُ قَوُمٍ عَسْنَ اَنُ يَكُونُ لَا يَسْخَوُ قَوُمٌ مِّنُ قَوُمٍ عَسْنَى اَنُ يَكُنُ لِسَآءً مِّنُ يِّسَآءٍ عَسْنَى اَنُ يَكُنُ خَيُسرًا مِّنُهُ مُّ وَلَا تَسَابَرُوا الْمُصُولُ الْمُصَلِّمُ وَلَا تَسَابَرُوا الْمُصُولُ الْمُصَلِّمُ وَلَا تَسَابَرُوا الْمُسُولُ الْمُصَلِّمُ وَلَا تَسَابَرُوا الْمُسُولُ اللهُ الل

يا يَّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمُ مِّنُ ذَكْرٍ وَّانَّشَى وَجَعَلَنْكُمُ مِّنُ ذَكْرٍ وَّانَثْنَى وَجَعَلَنْكُمُ شَعُوبًا وَقَبَآئِلَ لِتَعَارَقُوا اللَّهِ اَتُقْكُمُ طُلِيَّةً عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ٥

(الحجرات49:6-13)

اگر مسلمانوں کے دوگروہ آپس میں لڑیں تو تم ان کے درمیان اصلاح کرادو۔ پھراگران میں ایک دوسرے پرزیادتی کرے تو تم زیادتی کرنے وہ کم کی زیادتی کرنے وہ الله کے حکم کی طرف بلٹ آئے تو ان دونوں کے طرف بلٹ آئے تو ان دونوں کے درمیان انصاف ہے اصلاح کرا دو اور عدل کرو۔ بے شک درمیان انصاف ہے اصلاح کرا دو اور عدل کرو۔ بے شک الله عدل کرنے والوں کو پہند کرتا ہے۔

بِشُک موس ایک دوسرے کے بھائی ہیں۔ الہذااپ دو بھائیوں
کے درمیان اصلاح کرادواور الله سے ڈروتا کہتم پر رحم کیا جائے۔
اے ایمان والو اکوئی قوم کسی قوم کا نذاق شاڑائے ہوسکتا ہے کہ اس
قوم والے ان سے بہتر ہوں۔ اور نہ عورتیں عورتوں کا نذاق اڑا ئیں
ہوسکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں۔ اور آپس میں ایک دوسرے پر
عیب ندلگا و اور شایک دوسرے کو برے القاب سے یا دکرو۔ ایمان
لانے کے بعد فسق کے ساتھ کسی کومنسوب کرنا بہت بری بات ہے
اور جولوگ اس روش سے بازند آئیں وہی ظالم ہیں۔
اور جولوگ اس روش سے بازند آئیں وہی ظالم ہیں۔

اے ایمان والو ابہت ہے گمانوں سے بچو۔ یقینا بعض گمان تو گناہ ہوتے ہیں اور جاسوی نہ کر واور نہ تم میں کوئی کسی کی غیبت کرے کیا تم میں ہے کوئی ایسا ہے جو اپنے مرے ہوئے بھائی کا گوشت کھانا پیند کرئے پس بیات تو تصصیں گوارانہ ہوگی اور المسلم ہے ڈرو۔ بیند کرئے پس بیات تو تصصیں گوارانہ ہوگی اور المسلم ہے دور کے اللہ بہت تو بقول کرنے والا ہے انتہائی مہر بان ہے۔ اے لوگو اہم نے تصویں ایک مر داور ایک عورت سے پیدا کیا اور تم مصارے کنے اور قبیلے بنائے تا کہ تم آپس میں پیچان رکھو ہے۔ شک المللہ کے نزدیکتم میں سے زیادہ عزت والا وہ ہے جوتم میں زیادہ پر بیر گار ہے۔ برشک الله تعالی سب بچھ جانے والا ہے نوالا ہے۔ نیادہ پر بیر گار ہے۔ برشک الله تعالی سب بچھ جانے والا ہے نیادہ پر بیر گار ہے۔ برشک الله تعالی سب بچھ جانے والا ہے

مشكل الفاظ كمعانى: فَاسِقَ: نافر مان ـ نَبَا : خَر ـ تَبَيَّنُوا: خوب محق كرلو ـ لَعَنِتُمُ: ثم ضرور مشقت ميں پرُجاوَ گـ حَبَّبَ بمبوب بنا ديا پيارا بناويا ـ كَرَّهَ: كروه بناويا ـ برابناويا ـ عِصْبَانُ: نافر مانى ـ تَفِيءَ : لوث آئے رجوع كرے ـ كات كمورُوا: عيب ندلگاؤ ـ طعنه ندوو ـ

خوب خبرر كف والاب-"

َلاتَنَابَزُوُا:(برےناموں سے)ایک دوسرے کونہ پکارو۔ َلا تَجَسَّسُوُا: جاسوی نہ کروُ عیب تلاش نہ کرو۔ َلا یَغْتَبُ:(وہ) غیبت نہ کرے۔ شُغُوُ ب: خاندان شاخیں (واحد شَغُبٌ)لِتعَارَ فُوُّا: تا کہ ایک دوسرے کو پیچان لو۔اَکُرَمُ: زیادہ عزت والا۔اَتُقی: زیادہ پر ہیزگار۔ تشریح: سورہ حجرات کی ان آیات میں اسلامی معاشرت اخوت اور سیاوات کے متعلق چندا ہم احکام موجود ہیں۔

#### 1- فاسن کی خبر پر ممل کرنے سے قبل شخفیق کی ضرورت:

پہلی آیت میں مسلمانوں کو تکم دیا گیاہے کہ اگر کوئی فاسق یا شریرانسان شھیں کوئی خبر پہنچائے تواس پڑمل کرنے ہے قبل خوب شخین کرلو نا کہ ایسانہ ہو کہتم جہالت میں کسی قوم کو تکلیف پہنچاؤ جس پرشمھیں بعد میں پچھتا نا پڑے اور پشیمانی بعداز وقت بے کار ثابت ہو۔

#### 2-رسول كريم عليه يرايني رائے مفونسے سے اجتناب:

دوسری آیت میں اس بات کی طرف توجہ دلائی گئی کہ رسول کریم علیقی تم میں موجود ہیں۔ان کی موجود گی سے فائدہ اٹھاؤاورا پئی رائے بطور مشورہ ضرور دومگر آپ علیقی پرائی رائے مسلط کرنے کی خواہش ندر کھو۔ کیونکہ اگرا کثر باتوں میں الملّه کے رسول سلی الملّه علیہ وآلہ وسلم تحصاری رائے مان لیس تو تم مشقت اور تکلیف میں پڑجاؤ گے۔ اللّه کا حسان ہے کہ اس نے تمھارے لیے ایمان کومجوب بنادیا ہے اور کفر فت اور نافر مانی سے نفرت پیدا کردی ہے تمھارا کا مرسول کریم علیقی کی اطاعت کرناہے جو اللّه کی وی مے مطابق تمھاری رہنمائی فرماتے ہیں۔

#### 3- خاند جنگی کی صورت میں فریقین کے درمیان صلح کرانے اور انصاف کرنے کا علم:

چوتی آیت میں مسلمانوں کو تھم دیا گیا ہے کہ اگر دوفریق آپس میں لڑپڑیں توان کے مامین صلح کراؤ۔ ہاں اگرایک کی واضح زیادتی ہوتو ظالم کے مقابلے میں مظلوم کا ساتھ دویہاں تک کہ ظالم اپنے ظلم سے باز آجائے۔الی صورت میں دونوں کے درمیان انصاف کے اصولوں کو مد نظر رکھ کریا ئیدار صلح کرادو۔ ویسے بھی ہرمعاملے میں انصاف سے کام لوکیونکہ انصاف کرنے والوں کو اللّٰہ تعالی پہند کرتا ہے۔

#### 4- تمام مسلمان بھائی بھائی ہیں بصورت نزاع ان میں صلح کرانے کا حکم:

پانچویں آیت میں اس بات کا اعلان کیا گیا ہے کہ روئے زمین میں جہاں بھی مسلمان بستے ہیں وہ سب آپس میں بھائی ہیں۔اگر کسی وقت دو بھائیوں میں کوئی جھگڑ اپیدا ہو جائے تو دوسرے مسلمان بھائیوں کا فرض ہے کہ ان میں صلح کرادیں تا کہ معاشرے میں امن قائم ہوا در اللّه تعالیٰ کی رحمت نازل ہو۔

#### 5- تسخرار انے کی ممانعت:

چھٹی آیت میں اسلامی اخوت کومضبوط بنیادوں پر قائم کرنے کے لیے مسلمانوں کوان تمام باتوں سے روکا گیا ہے جورشتہ اخوت کو خراب کرتی ہیں۔اوّل شخصا کرنے اور نداق اُڑانے ہے منع کیا گیا ہے اور یہ بتایا گیا ہے کہ کوئی مرد کسی میاکوئی عورت کسی عورت سے نداق نہ کرے۔ ہوسکتا ہے کہ جن سے نداق کیا جارہا ہے وہ نداق کرنے والوں سے بہتر ہوں۔ ذلت آمیز بمسنح میں انسان اپ دوست کھو بیٹھتا ہے اور اپنے پرائے بن جاتے ہیں اس لیے رک تعالیٰ نے اس سے منع فر مایا۔ دوم ایک دوسرے کے عیب نکالنے اور ایک دوسرے کو برے القاب سے پکارنے سے بھی منع کیا گیا ہے کیونکہ ان باتوں سے تعلقات خراب ہوتے ہیں اور معا عربے کا امن ختم ہوجاتا ہے۔

#### 3- برگمانی 'جاسوی اور غیبت سے اجتناب کا حکم:

سانویں آیت میں رَبّ تعالی نے بعض برائیوں ہے اجتناب کا تھم دیا ہے۔ ان میں پہلی برانی بدگمانی ہے۔ بدگمانی بعض اوقات تو گناہ
کا درجہ رکھتی ہے اس لیے بدگمانی ہے بیچنے کی تلقین کی گئی ہے۔ دوسری برائی جس سے اجتناب کا تھم دیا گیا ہے کمی کے عیب تلاش کرنا اور اس
کے خفیہ حالات کو جاننے کی کوشش کرنا اور جاسوی کرنا ہے۔ اس سے بھی رَبّ تعالیٰ نے منع فرمایا ہے کیونکہ معاشرے میں اپسی حرکات تکنی پیدا
کرتی ہیں۔

تیسری برائی جس سے روکا گیا ہے وہ فیبت کرنا ہے۔ فیبت سے مراد کسی کے متعلق پیٹھ پیچھے ایسی ہات کرنا جس کوئ کروہ ناراض ہو۔ خواہ وہ بات درست کیوں نہ ہو کیونکہ اگر پس پشت غلط بات کسی کے ساتھ منسوب کی جائے تو بیفیبت نہیں بلکہ بہتان ہے۔ اسلام کسی کے بارے میں ایسی بات پس پشت کہنے کی اجازت نہیں ویتا جس سے اس آ دمی کا ول دکھ۔

#### 7\_ مساوات نسل انسانی کا اعلان:

آ ٹھویں آیت میں نسل انسانی کی مساوات کا اعلان ہے اور بتایا گیا ہے کہ بیافاندان اور قبیل محض جان پہچان کی خاطر ہیں۔عزت کا معیار صرف تقویٰ ہے نسب نہیں ہے۔کسی کوکسی پرنسبی لحاظ سے کوئی فضیلت نہیں۔

Freebooks.pk

LOOKS.PK

#### بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ

# م. ويجروي (1900) الحديث احاديث رسول كريم عليه كالميت اور ضرورت

قرآن مجیدالله کی آخری کتاب ہے جواس نے اپنے آخری رسول تاجدار دوعالم علی ہے پرنازل فرمائی اوراے قیامت تک کے لیے اسلام کامعجزہ قرار دے دیا۔ بیاکتاب فصاحت وبلاغت میں اپنی نظیر ہیں رکھتی۔اس کا اسلوب بیان اس قدر دکھش ہے کہ جوسنتا ہے متاقر ہوئے بغیر نہیں رہ سکتا عرب جنھیں اپنی زبان وانی پر نازتھااس کی ایک جھوٹی سی سورت کا مقابلہ بھی نہ کر سکے۔

اس میں شک نہیں کہ کوئی ایساامز نہیں جس کاعل قرآن مجید میں موجود نہ ہو۔اس میں گزشتہ واقعات بھی ہیں اورآنے والے واقعات کی پیشین گوئیاں بھی عقائد بھی ہیں اورا عمال بھی اس میں عبادات بھی ہیں اور ہے سپنے کے طور طریقے اور آ داب بھی ۔اس میں وہ احکام بھی ہیں جنسیں''امر'' کہتے ہیں اور وہ احکام بھی جنسیں''نہی'' کہا جاتا ہے۔ یعنی جن باتوں کے کرنے کا حکم ہوا وہ''امر'' کہلاتے ہیں اور جن باتوں ہےروکا گیاان کو'' نہی'' کہاجا تاہے۔

قرآن مجید میں ہرامرونہی کی نشاندہی کردی گئی ہے۔ ہر تھم بیان فرمادیا گیا ہے۔ نماز روزہ کچی مٹس زکوہ مجہاداوردوسر فرائض کے احکام موجود ہیں کیکن جب تک ان کی تفصیل بیان نہ کی جائے تو ان برعمل نہیں ہوسکتا۔عیادات میں نماز کو ہرعیادت سے زیادہ اہمیت حاصل ہے اور قر آن مجید میں بار باراس کا تھم دے کرتا کید فر مائی گئی ہے۔ گریہ کہ نماز پڑھنے کا کیا طریقہ ہے؟ اس کے ارکان کیا ہیں؟ واجبات کیا ہیں؟ سنتیں کیا ہیں؟ کتنی نمازیں فرض اور کتنی سنت ہیں ' کس کس موقع پر کون کون سا کلام پڑھا جائے؟ ارکان کی تر تیب کیا ہے؟ نماز کس کلام سے شروع ہوتی ہے اور کس کلام پرختم ہوتی ہے؟ کس وقت آ واز سے پڑھی جائے اور کس وقت آ ہت، پڑھی جائے؟ اس کی تفصیل سمجھانے ے لیے الله کی طرف سے معلم کی ضرورت ہاوروہ معلم رسول کریم علیہ ہیں۔

حضور نبي كريم علي في في الله والكي الكي الكي الكام الله الكام الكي الكام الكام الكيم فریضہ نماز اداکرتے ہیں یہ آنخضرت علیقہ کی قولی اورعملی تعلیم کا نتیجہ ہے۔ زکوہ اورض کا علم قر آن مجید میں موجود ہے مگریہ کہ کس کس چیز ے كس وقت اوركس قدرزكوة وى جائے اورض تكالا جائے؟اس كى تفصيل آنخضرت عليقة نے مجمائى ہے۔ في بيت السلسه اوراس ك مناسک کا حکم قرآن مجید میں موجود ہے مگران مناسک کے ادا کرنے کا طریقہ۔ ادا کرنے کے اوقات اور ترتیب آنخضرت علی ہے تسمجھائی ہے۔روزے کا تھم دیا گیا ہے گرید کہ اس میں کن کن چیزوں ہے بچنالازم ہے؟ اس کی شرائط کیا ہیں؟ بیسب حضور مالکے نے تعلیم فرمائے ہیں۔ جہاد فی سیل الله قرآن مجید کا خاص عنوان ہے۔ گر جہاد کی تمام تفصیلات کی آپ سیست نے اپنی عملی زندگی سے وضاحت فرمائی ہے۔ اس طرح معاملات اوراخلا قیات کے سلسلے میں قرآن کریم میں رہنمااصول بیان ہوئے ہیں اوران کی تفصیلات رسول کریم علیہ نے

ذكرى بين-

قرآن كريم كى كئ آيات سے يہ بات معلوم ہوتی ہے كدرسول كريم علي الله تعالى كى طرف سے صرف آيات قرآنى براھ كرسانے کے لیے مبعوث نہیں ہوئے تھے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ کیا۔ اللّٰہ کی تعلیم انٹریج 'اس کے اسرار ورموز کو کھولنا اور اس کے احکام کی تفصیلات بیان کرنا بھی آپ عظی کے مقاصدِ بعث میں شامل تھا۔ سورہ آل عمران میں ہے۔ يَتُلُواْ عَلَيْهِمُ اللهِ وَيُوَكِيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ جُرْآل عمران 3:461) ترجمهُ وه (رسول) أصل الله كي آيات بره حرساتا جأهي پاكرتا جاورانيس كتاب وحكمت كي تعليم ديتا بـ" الله كاس فرمان كرمطابق آب علي في الله كالشريح كى اورتفسيلات ، كاه فرمايا-اى بناء يرالله تعالى فيرسول كريم علينة كي اطاعت كوا في اطاعت قر ارديا ورفر مايا: \_ مَنُ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهَ عَ(النساء 4:80) ترجمهُ 'جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللّٰه کی اطاعت کی۔'' اور جہاں اپنی مخالفت اور تافر مانی سے منع کیاوہاں اپنے رسول علیہ کی نافر مانی سے بھی منع فرمایا اور صاف تھم وے دیا کہ آپ علیہ جس چیز کا تھم دیں اس پر عمل کر واور جس سے روکیس رُک جاؤ۔ وَمَاۤ اُنٹُکُمُ الرَّسُوُلُ فَخُدُوهُ طُومَا نَهٰکُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﷺ (الحشر 7:59) ترجمہ ''اور جو پچھ صیں رسول دیں اسے لے لیعنی جو تھم دیں اس پڑمل کر واور جس چیز سے روکیس اس چیز ہے رک جاؤ۔'' گو یامسلمانوں کو اسخضرت علیقہ کے اسوہ حسنہ کے اپنانے کی تلقین فرمائی اور آپ علیقہ کی نافرمانی کو کھلی گراہی قرار دے دیا۔ الله كرسول عليه كاطاعت آپ عليه كأسوه حنى بيروى اورآپ عليه كادكام برعل اس وقت مكن ب جب آپ عليه كارشادات كوشعل راه بنايا جائ اوراحاديث كي اجميت كوتسليم كياجائي Freebooks.pk

# eebooks.pk

1. رَأْسُ الْحِكْمَةِ مَخَافَةُ اللَّهِ.

ترجمہ: دانائی کی بنیادخوف خداہے۔

لغات زأس: سرنباد - حِكْمَة: موجودات عالم كاعلم دانالى معَخافة: خوف-

تشريخ: حكمت داناكي اور مجهكانام باورانسان اسي نعمت كصدق حيوانات برفضيلت ركهتاب اس ليارشاد باري تعالى ب:

الْحِكْمَةَ فَقَدُ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًا الْمِقرة: 269:2

ر جمہ: جے حکمت دی گئی اسے خیر کثیر عطا کی گئی۔

حکمت کا تقاضا ہے کہ ہرشے کی حقیقت معلوم کی جائے۔ اگر حکیم اور دانا انسان کا نئات اور خالق کا نئات کی حقیقت معلوم کرنے کی کوشش کر ہے وہ ضروراس نتیج پر پہنچے گا کہ کا نئات اور اس کی ہرشے اللہ کی پیدا کردہ ہے اور الله اپنی ذات اور صفات میں لاشریک ہے۔

یوں اس حقیقت کو پالینے کے بعد اس کے دل میں الله کی عظمت پیدا ہوگی ۔ اسے الله کی نافر مانی سے خوف آئے گا اور وہ متی اور پر ہیزگار بن کرزندگی گزارے گا۔

آپ علی ہے۔ آپ علی ہے کہ اس حدیث میں خوف خدا کودانائی کی بنیا دقر اردیا ہے اور امت کو بتا دیا ہے کہ اصل دانا وہ ہے جو اللّٰہ کی نافر مانی ہے ڈرتا ہے۔اگر کوئی بڑے سے بڑافلسفی ہوگر حقیقت اول یعنی خدا کا منکریا باغی ہوتو وہ دانانہیں۔

2. أوَّلُ مَا يُحَاسَبُ بِهِ الْعَبُدُ الصَّلْوةُ.

ترجمه: سب سے پہلے بندے ہے جس چیز کاحساب لیاجائے گاوہ نماز ہے۔

لفات: مَا: وه چيز \_يُحَاسَبُ: حماب لياجائ كاعبُد: بنده \_صَلوة: تماز\_

تشری خداوندعالم نے اپنے بندوں کی ہدایت کی خاطراحکام بھیج ہیں۔اور بتایا ہے کہ وہ کون ساکام کریں اور کون سانہ کریں۔ جب انسان بالغ ہوتا ہے تو اس پر بٹر بعت کے احکام کے مطابق زندگی بسر کرنا ضروری ہوتا ہے۔ اس کے لیے واجب ہے کہ خدانے جن کاموں کے کرنے کا عظم دیا ہے وہ انجام دے اور جن سے روکا ہے ان سے رک جائے۔ اس نے نیک کام کرنے والوں گوانعام وینے کے لیے'' جنت'' اور نافر مانی کرنے والوں کومزادینے کے لیے'' جبنم'' پیدا کیے ہیں لیکن جز اوس اکا فیصلہ قیامت کے دن حساب کے بعد ہوگا۔

حقوق دومم کے ہیں۔

1\_ حقوق الله جن كاتعلق مرف خداس ب\_

2\_ حقوق الناس جن كاتعلق لوكول كحقوق سے ب

جن احکام کاتعلق ذات خداوندی سے ہے انھیں 'عبادات' کہتے ہیں۔عبادات میں سب سے پہلے جس عبادت کا حساب لیا جائے گا

وہ نماز ہے کیونکہ ذکرِ خدا کی بہترین شکل نماز ہے۔ نماز دین کاستون اور مومن کی معراج ہے۔ ہرعبادت مشقت سے اداہوتی ہے یااس میں مال صرف ہوتا ہے گرنماز الی عبادت ہے جو بغیر کئی مشقت یاخرج کے اداہوجاتی ہے اس لیے ہرامیر ُغریب بیار ُ تندرست 'بالغ عاقل پر ہر حالت میں فرض ہے اور بالغ ہونے سے لے کر مرتے دم تک کئی وقت معاف نہیں ہے۔ نماز خدا کی بندگی کا افر از اسلام کی نشانی اور اتحاد کا بہترین مبت ہے اس لیے روز قیامت سب سے پہلے عبادات میں سے اس کے بارے میں حساب لیاجائے گا۔

3. ٱلصُّومُ لِيُ وَٱنَّا ٱجُزِي بِهِ.

ر جمہ: روز ہمرے لیے ہےاور میں خوداس کی جزادوں گا۔

لغات: صَوُّم: روزه\_أنَّا: مين \_أجُزِي: مين جزادول كا\_

تشريح: لغب عرب مين "صوم كامعنى" بازر بناوررك جانے كے بيں۔

اسلام میں روزہ اسے کہتے ہیں کہ کھانے پینے اورجنسی تعلقات سے طلوع فجر سے رات شروع ہونے تک پر ہیز کیا جائے۔ حلال غذاؤں کا کھانا بینا یاا پی زوجہ سے جنسی تعلق حرام نہیں گرروزہ کی حالت میں پابند کردیا گیا ہے کہ ان جائز چیزوں سے بھی پر ہیز کیا جائے تا کہ روزہ دار کے دل میں ایک قتم کی بے نیازی پیدا ہوجائے لین گھانا 'پانی موجود ہوتے ہوئے ان سے متعنی اور بے نیاز رہے۔

جو مخص خدائے قد وس کے علم کی تغیل میں ان چیز وں کوتر کر دیتا ہے جو حلال ہیں تو وہ حرام چیز وں اور برے کا موں کی طرف جانے کی کب جرائت کرسکتا ہے۔

حرام' ناجائز اور برے کاموں سے بچنے کا بہترین درس روزہ میں ملتا ہے۔ روزہ دار ہرشم کی کثافتوں سے دورر ہتا ہے۔ صرف کھانے پینے سے نہیں اللہ ہوشم کی بنایاک خواہشوں' گالی گلوچ' فیبت' جھوٹ فریب' بغض وحسد اورظلم و بے رحی سے پر ہیز کرتا ہے۔ روزہ سے اخلاق کی حفاظت روح کی پاکیزگی اورنفس کی تربیت ہوتی ہے۔ ہرعبادت میں ریا کاری اورنمائش ہوسکتی ہے۔ مگرروزہ صرف روزہ داراورخدا کے حفاظت کے درمیان ایک عہد ہے جھے روزہ داردل سے پورا کرتا ہے۔ اسے روزہ داراورخدا کے سواکوئی نہیں جانتا اس لیے روزے کے متعلق میے کہنا درست ہے کہ روزہ صرف خدا کے لیے رکھا جاتا ہے اوراس کی جزاد سے والا وہی ہے۔

4. اِتَّقُوا النَّارَ وَلَوُ بِشَقِّ تَمُرَةٍ.

ترجمہ: ''آگے ہے بچواگر چہ مجور کا (کسی ضرورت مند) کو پچھ حصد ہے کرہی ہی۔' لغات اِتّفُوْا : بَچوْ پر ہیز کرو۔ فَارٌ: آگ مرادآتش دوزخ۔ شَقَ الکوا حصد۔ تَمُو قَدَ تَحجور۔

تشری: اس صدیث میں رسول کریم علی نے اہل اسلام کوصد نے کے ذریعے دوزخ کی آگ سے بیخے کی تلقین فر مائی ہے۔ دوزخ کی آگ سے جوخوفنا کی میں اپنی مثال آپ ہوگی بیخے کی ہر مسلمان کوکوشش کرنی چاہے۔ بعض لوگ میں بیجھتے ہیں کہ جب تک کوئی بڑی نیکی نہ کی جائے دوزخ سے نجات پانامشکل ہے۔ آپ علی نے اس صدیث کے ذریعے تعلیم دی ہے کہ کسی نیکی کو حقیر نہ مجھواور دوزخ کی آگ سے بیخے کی کوشش کروخواہ کسی ضرورت مندکو کھور کا کلاادے کربی نیکی کاموقع مل جائے واسے حقیر سمجھ کرچھوڑ نہ دو۔ ایک اور مقام پر آپ علی نے فر مایا۔

لَا تَحْتَقِرَنَّ مِنَ الْمَعُرُوفِ شَيْأً وَلَوْ أَنُ تَلْقَلَى أَخَاكَ بِوَجُهِ طَلِقٍ. "كُونَي نَكَى حقير نه جان خواه اپنے بھائى كو كھے چہرے سے ملنا بى كيوں نہ ہو۔"

ایک مرتبہ بنگ کے موقع پر آپ عیافی نے مال جمع کرنے کا اعلان فر مایا۔ صحابہ کرام اپنی اپنی طاقت کے مطابق مال پیش کرتے رہے۔ ایک صحابی کے پاس پچھ کھوریں حاصل کیں اور رہے۔ ایک صحابی کے پاس پچھ کھوریں حاصل کیں اور انسی حضوراکرم عیافی کی خدمت میں لاکر پیش کردیا۔ آپ عیافی نے فر مایا: انھیں اس ڈھیر کے اوپر ڈال دو۔ جس نیت اور جذبے سے یہ سے حضوراکرم عیافی کی بیں وہ قابل قدر ہے۔

5. ٱلْمَاهِرُ بِالْقُرُانِ مَعَ السَّفَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ.

ترجمه: قرآن مجيد مين مهارت ركھنے والاصاحب عزت على لكھنے والول كے ساتھ ہے۔

لغات: مَاهر: مهارت ركف والا . . . . سَفَرَة: "سافر" كى جمع ب كصفوالي .

بحرَامٌ: "كريم" كى جمع بيزرگ اور معزز ﴿ بَوْرَة: بارٌ كَى جَمِع بِ نَيُوكار \_

السفرة الكرام البورة ترجمه: بزرك نيكوكار للصفوال

بالفاظ 'سورہ عَبَس ''میں فرشتوں کی تعریف میں آئے ہیں اور 'سورہ انفطار ''میں اٹھی فرشتوں کو''کراماً کا تبین' فرمایا گیا ہے لینی بزرگ لکھنے والے۔

تشریج: خداوندعالم نے ہرانیان کے ساتھ دوفر شتے مقرر فرمائے ہیں۔ایک فرشتہ اس کی نیکیاں اور دوسرااس کے گناہ لکھتا ہے۔انسان ایک ذرہ کے برابر بھی جوممل کرتا ہے وہ ضرور لکھا جاتا ہے۔ان ہے انسان کا کوئی عمل پوشیدہ نہیں وہ امانتدار اور دیانت دار ہیں بھی غلطی نہیں کرتے۔

قرآن مجید میں مہارت رکھنے والوں لیعنی عالموں کوان فرشتوں کا ساتھی کہا گیا ہے یعنی ماہر قرآن ان فرشتوں کی طرح نیک دیانت دار اور قابل عزت ہے۔ قرآن مجید پڑھنے اور پڑھانے کا بہت ثواب ہے۔ حضور نبی کریم علیہ کا ارشاد ہے' کہتم میں سب سے اچھاوہ شخص ہے جوقرآن سے بھے اور دوسرے لوگوں کو سکھائے' ۔ یہ بھی فرمایا ہے'' قرآن مجید پڑھا کرو کیونکہ وہ قیامت کے دن اپنے پڑھنے والوں کی سفارش کرےگا'۔ یہ بھی فرمایا ہے کہ''جوقرآن رکھارہے اور گھروا کے اسے نہ پڑھیں وہ قیامت کے دن ان کی شکایت کرےگا۔''

الله تعالی کا قرآن مجید میں ارشاد ہے کہ' ہم نے جن کو کتاب (قرآن مجید) دی ہے۔ وہ اس کی تلاوت کا حق ادا کرتے ہیں۔
درحقیقت وہی اس پرایمان رکھنے والے ہیں۔حضور نبی کریم علی کے کا یہ بھی ارشاد ہے کہ جس نے قرآن بالکل نہیں سناوہ اجاڑ گھرکی مانشد ہے۔ یہ بھی فرمایا ہے کہ'' جس نے قرآن مجید کا ایک حرف پڑھا اس نے ایک نیکی کی اور ایک نیکی کا اجردس نیکیوں کے برابر ملے گا۔ یہ اواب تو ان کے لیے ہے جوقرآن مجید کی صرف تلاوت کرتے ہیں اور ماہر قرآن وہ ہیں جوقرآن مجید کے معنی اور مطلب کو بچھتے ہیں اور اس کی آیات میں غور وفکر کرکے ان مقاصد کو بچھے لیتے ہیں جن کے لیے یہ کتاب نازل کی گئی ہے۔ اس لیے حضور اکرم علی ہے نے اپنی اس حدیث میں ماہر۔ پن فر آن کی فضیلت بیان فرمائی ہے۔

 6. ايّةُ الْـمُنَافِقِ ثَلَاثٌ وَإِن صَامَ اَوْصَلْى وَزَعَمَ انَّهُ مُسْلِمٌ إِذَا اؤْتُمِنَ خَانَ، وَإِذَا حَدَّثُ كَذَب، وَإِذَا وُعَدُ أَخُلُفَ.

ترجمه: منافق کی تین نشانیاں ہیں اگر چدوہ روزہ رکھتا ہوئماڑ پڑھتا ہوا ور پیگان کرتا ہو کہ وہ مسلمان ہے ایک بیرکہ جب اے امانت دی جائے توخیانت کرئے دوسرے ہدکہ جب وہ بات کرے توجھوٹ بولے تیسرے پیکہ جب وہ وعدہ کرے تو وعدہ خلافی کرے۔'' لغات: الية: نشاني (جمع آيات)\_

ثَلاَتُ: تين \_ رَعْمَ: مُمان كيا \_ أُوتُمِنَ: المانت ديا كيا \_ خَانَ: خيانت كي \_ حَدَّثَ: بات كي عَدْبُ: جَمُوتُ بولات وَعَدَ: وعده كيات كي أَخْلَفَ: وعده خلافي كي-

تشریج: سچائی ایفائے عہداورا مانت دار کی اسلام کی بنیادی صفات ہیں۔جھوٹے وعدہ خلافی اور کسی کے مال میں خیانت کرنا بجائے خود بہت بڑے گناہ ہیں۔ ایک مسلمان کے شایان شان نہیں کہوہ جھوٹ بولے یا وعدہ خلافی کرے یا امانت میں خیانت کرے۔

جھوٹ گنا ہوں کی جڑ ہے جھوٹ ہو لنے والا ہر گناہ کر لیتا ہے اور کسی گناہ کا اقر ارنہیں کرتا۔ جو مخص جھوٹ سے پر ہیز کرے وہ ایک نہ ا یک دن ہر گناہ ہے پر ہیز کر لیتا ہے۔وعدہ خلافی اور خیانت میدونوں جرم حقوق الناس سے تعلق رکھتے ہیں۔ جب حقوق الناس کا لحاظ نہ رکھا جائے تو معاشرہ درست نہیں روسکتا اور نظام درہم برہم ہوجا تا ہے۔

آ تخضرت علی نے جھوٹ خیانت اور وعدہ خلافی کومنافق کی علامات قر اردے کرمسلمانوں کوان سے بچیجے کی تلقین کی ہے اور بیر بتایا ہے کہ پیصفتیں منافقوں کی ہیں جو کافروں سے بدتر ہیں اور جودوزخ کے خطرناک جصے میں اپنے اعمال کی سز ابھکتیں گے۔

اگر کسی مومن میں ان میں ہے کوئی صغت پائی جائے جس نے دل سے اسلام قبول کرکے خدا سے بید دعدہ کیا ہے کہ تمام گنا ہوں سے پر ہیز کرے گا مگروہ پر ہیز نہیں کرتا تو اس کے قول اورعمل میں منافق کی طرح تضاد ہے۔اس لیے اگروہ عقیدے کے لحاظ ہے منافق نہ بھی ہوگر عمل کے لحاظ سے منافق ضرور ہے۔ کم از کم وہ ایسے جرم کا مرتکب ہے جسے ایک منافق ہی کرسکتا ہے اور ظاہر ہے کہ منافقوں جیسے کا م کرنا کتنا

#### 7. إِنَّ أَكْمَلَ ٱلْمُمُؤْمِنِينَ إِيْمَاناً أَحْسَنَّهُمْ خُلُقًا.

ترجمہ: یقینا موموں میں بلحاظِ ایمان زیادہ کامل وہ ہے جواخلاق میں ان ہے بہتر ہو

لغات: الْجُمَلُ: سب سے زیادہ کامل۔ اَحْسَنُ: سب سے بہتر۔ مُحْلَق: عاد کیا ۔ اُحْسَنُ: سب سے بہتر۔ مُحْلَق: عاد کیا ۔ اُحْسَنُ: سب سے بہتر۔ مُحْلَق: عاد کیا ۔ اُحْسَنُ: سب سے بہتر۔

تشریج: ایمان لغت میں یعین کرنے کو کہتے ہیں۔اصطلاح شریعت میں خدااور رسول اور آپ کی بتائی ہوئی ہر بات پریقین رکھنا اور ول سے تشلیم کرناایمان کہلاتا ہے۔مومن وہ ہے جو حضور علیقہ کے لائے ہوئے دین پردل سے ایمان لائے اور زبان سے اقرار کرے۔

ایمان کا تقاضایہ ہے کدانسان جے مانتا ہے اور جس کی صداقت کا زبان سے اقرار کرتا ہے اس پڑھل بھی کرے۔اخلا قیات کے سلسلے میں اسلام نے جس قدرزوردیا ہے وہ سب پر ظاہر ہے۔اگر ایک مومن اخلاقی لحاظ سے بلند نہیں تو اس کا ایمان کس کام کا۔مومن کہلا نااس بات کی

اٹھانے کا جذبہ مفقود ہو جائے گا۔ بوڑھے اس لیے احترام کے مستحق ہیں کہ وہ نو جوانوں سے عمر میں بڑے ہیں علم میں فائق ہیں اور نیک ہونے کی صورت میں عمل میں بھی ان سے آ کے ہیں اور الله تعالیٰ کے بال بھی ان کا اونچامقام ہے۔اس لیے بوڑ سے مسلمان کا احرّ ام الله کی بزرگی کااعتراف ہے کیونکہ جوکسی بزرگ کی عزت کرتا ہے وہ بزرگ و برز خدا کی عزت و تکریم میں کوئی کمی نہیں چھوڑ تا۔

13. لَيْسَ مِنَّامَنُ لَّمُ يَوْحَمُ صَغِيْرَنَا وَلَمْ يُوَقِّوُ كَبِيُرَنَا. 13 وَكُمْ يُوَقِّوُ كَبِيُرَنَا. ترجمہ: وہ فضہم میں نے بیل جس نے ہمارے چھوٹے پر حمنہیں کھایا اور بڑے کا احترام نہیں کیا۔

لغات: لَيْسَ بَهِين \_ لَمْ يَوْحَمُ: رَحَمْ بِين كَهايا \_ لَمْ يُوَقِّرُ: احرّامْ بِين كيا \_ صَغِيْر: حِهوا \_ حَبِيُو: برا \_

تشریج: اس حدیث میں آواب معاشرت کا ایک زریں اصول سمجھایا گیا ہے کہ بروں کی عزت کی جائے اور چھوٹوں پررخم کھایا جائے۔ آ تحضرت علی ہے اپنے اس فرمان کے ذریعے اس شخص کواپنی امت سے خارج قرار دیا ہے جو بروں کی عزت نہیں کرتا اور چھوٹوں کے ساتھ شفقت سے پیش نہیں آتا۔

آ تحضور عليلية سے بڑھ کر کا ئنات میں اور کون ہے؟ آپ علیلیة کی مجلس میں جب کسی قوم کا کوئی سردار آتا تھا تو آپ علیلیہ اس کی

عزت کرتے اورا ہے اس کے مقام کے مطابق جگہء طافر ماتے۔ اسی طرح آپ علیف کی بچوں کے ساتھ شفقت بھی مثالی تھی۔ آپ علیف بچوں سے بہت زیادہ پیار کرتے تھے مختلف احادیث ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ علی ہے الکی بی اور میں اُٹھا لیتے اُٹھیں بوسد ہے 'سواری کے وقت اپنے بیچھے بٹھا لیتے۔ اگر گلی میں سے گزرتے وقت بچ آپ علی کے دامن سے لیٹ جاتے تو آپ علی کھڑے ہوجاتے اوران سے پیار کرتے۔

حضور علیہ کی اس حدیث کی روشنی میں ہمارے بوڑھوں اورنو جوانوں کواپنے کر دار کا جائزہ لینا چاہیے۔

14. مَنُ لَّمُ يَشُكُرِ النَّاسَ لَمُ يَشُكُرِ اللَّهَ.

ترجمه: جس شخص نے لوگوں کاشکرا دانہ کیااس نے خدا کاشکرنہیں کیا۔

لغات: لَمْ يَشْكُون اس فِشكرندكيا-

تشریح: شکر منعم یعنی ہراحسان کرنے والے کاشکر میادا کرنافرض ہے۔اس سے احسان کرنے والے کومحسوں ہوتا ہے کہ اس نے اچھا کام کیا۔اس لیےاسے سراہا جارہا ہے۔ یوں اس کے دل میں احسان کا جذبہ پیدا ہوتا ہے اور بھلائی اور ابداد کرنے کودل چاہتا ہے کیونکہ قدر دانی اور پیندیدگی سے ہمت افزائی ہوتی ہے۔معاشرے میں اچھے لوگوں کی عزت افزائی سے اچھائی کا جذبہ بڑھتار ہتا ہے۔شکرادا کرنے سے جس پراحسان کیا گیا تھا اس کا بجز وانکسار ظاہر ہوتا ہے۔ تواضع اور انکسار خود ایک اچھی صفت ہے جوانکسار کرے تکبراس کے قریب نہیں آ سكتا۔اس ليے خدايهي چاہتا ہے كہم ہراحسان كرنے والے كاشكريداوا كرنے كے عادى موجا كيں تا كدانسانيت كرشتے استوار مول اور

یہ ایک حقیقت ہے کہ انسان کوجس کسی ہے جو فائدہ پہنچتا ہے وہ خدا کی طرف سے ہوتا ہے گراس وُنیامیں ہر شے کے لیے اسباب بنا

دیئے گئے ہیں۔ اگر کسی مخص کی طرف ہے کسی کے ساتھ کوئی نیکی یا حسان ہوتو اس کا فرض ہے کہ وہ اپنے محن کا شکریدادا کرے جوانسانوں کے احسانات پرشکرا دانہیں کرتے وہ اللّٰہ کریم کاشکر کب ادا کریں گے۔اس لیے جولوگ اپنے احسان کرنے والوں کےشکر گزار ہوتے ہیں وہ الله کے بھی شاکر بندے ہوتے ہیں۔ جولوگوں کاشکر پیاد انہیں کرتے وہ عوماً الله کے بھی باغی ہوتے ہیں اس لیے آنخضور و الله كاشر به الله الله كاشكرادانيس كياس في الله كاشكر بهي نيس كيار و الما كاشكر بهي نيس كيار و الم

15. مَنُ لَايَرُحُمُ لَايُرُحُمُ

ترجمه: جو مخص رحمنهیں کرتااس پررحمنہیں کیا جاتا۔

لغات: لَا يَوْحَمُ: وه رحمنين كرتا . لَا يُوْحَمُ: الى يرحمنين كياجاتا .

تشريح: خداوندعالم نے رحم انسان کی فطرت میں رکھا ہے۔ بیفطرت کا تقاضا ہے کہ سی مجبور معذور اور مظلوم کود کھے کراس پر رحم آجائے۔اگر انسان کی فطرت میں رحم نہ ہوتا تواپی اولا دیا قریبی رشتہ داروں پر رحم نہ کرتا۔ مگر جس نے فطرت کو بدل دیا اور کسی مجبور پر رحم نہیں کیا تو وہ کیوں كرىدامىدكرسكتا ہے كەجب دەمصيبت ميں مبتلا موكا تواس پررتم كيا جائے گا كيونكمش مشہور ہے 'حبيبا كرناويبا بجرنا' عمو ماديكھا گياہے كه جولوگ مصائب میں غیروں کے کام آتے ہیں اور کسی کی انکلیف کواپنی تکلیف سجھتے ہیں۔ جب بھی ان پر کوئی مصیبت آتی ہے تو تمام لوگ ان كى اتھ مصيب ميں شريك ہوتے ہيں۔

جن لوگوں کے دلوں میں رحم نہیں ہوتا اور وہ کسی کی مصیبت کے وقت اپنے دل میں جدر دی نہیں پاتے۔ جب ان پر کوئی مصیبت آتی ہت تو لوگوں کے دل بھی ان کے بارے میں رحم اور ہمدردی سے خالی ہوتے ہیں۔اس حدیث میں حضور عظیمی نے قطرت کا اصول بیان فرمایا کہ جس کے دل میں دوسروں کے لیے رحم موجو دنہیں اے یا در کھنا جا ہے کہ وہ بھی دوسروں کی ہمدردیوں سے محروم رہے گا۔

16. مَا امَنَ بِي مَنُ بَاتَ شَبُعَانَ وَجَارُهُ جَائِعٌ.

ترجمه: ووصحص مجھ پرایمان نہیں لایا جس نے سیر ہوکررات گزاری اوراس کا ہمسایہ بھوکارہا۔

لغات: آمَنَ: ایمان لایا۔ بَاتُ: رات رات رات فراری شبعان: سربوجانے والا۔ جَارٌ: بروی بمساید جائعٌ: بجوکا۔ تشريح: جوفخص خودسير موكر كهالي اوررات كوسو جائي كراس كالمسايي جوكا جوتو وه سيامسلمان نبيل حضورا كرم علية في السيفخف كومومن کامل قرارنہیں دیا جے اپنے ہمسائے کی تکلیف اور تنگی کا احساس نہ ہونے دسیر ہو کر کھالینا جبکہ ہمسامیہ بھوکا ہو مومن کی شان کے خلاف ہے۔ الله تعالی نے اس دُنیامیں آزمائش کی خاطر بعض انسانوں کے رزق میں فراخی عطافر مائی ہے اور بعض کے رزق کوتک کردیا ہے۔ دولت مندول کے ہاں وسیع رزق المله کی امانت ہے جس میں غربااور مساکین کاحق ہے۔اگر دولت مند حضرات اپنے رشتہ داروں اور پڑوسیوں کا خیال رکھیں اوران کی امداد کر کے ان کی تکالیف دورکریں تو معاشرے میں ظالمانہ تفاوت ختم ہوجائے۔اسلام میں رشتہ داروں کے بعد پڑوی کاحق ہے۔ حضور علی از فرمایا که جریل علیه السلام نے مجھے ہمسائے کے حقوق ادا کرنے کے بارے میں اس قدر بار باروصیت کی کہ مجھے خیال آنے لگا کہ شاید الله مسائے کو بھی وارث بنادے گا اور ترکہ میں اس کا حصہ بھی مقرر ہوجائے گا۔

17. أَوْلَى النَّاسِ مَنْ بَدَءَ هُمْ بِالسَّلامِ.

ترجمه: بہترین انسان وہ ہے جو پہلے سلام کرے۔

لغات: أوُلَىٰ: بهترُ بدر بَدُءَ: ابتداء كي \_

تشریح: سلام ایک قتم کی وُعاہے۔سلام کرنے والاسلامتی کی وُعا کرتا ہے۔سلامتی کی وُعاجباں خدا کے سامنے عاجزی کا اقرار ہے وہاں اس

شخص پرایک قتم کا حسان بھی ہے جس کوسلام کیا گیا۔اس لیےسلام کرناسنت مگراس کا جواب دیناواجب ہے۔

سلام کرناایک کار خیرے اور خداوندعالم نے قرآن مجید میں فرمایا ہے۔

فَاسُتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴿ (البقرة 148:2)

ترجمہ: نیک کاموں میں آ گے بڑھنے کی کوشش کیا کرو۔

اس لیے جس نے پہلے سلام کرلیااس نے عمل خیر میں سبقت حاصل کرلی۔اس کے علاوہ جس پر سلام کیا ہے اس کے دل میں اپنی محبت پیدا کردی۔

اسلامی اخوت اور برادری کا نقاضا ہے کہ انسان اپنے بھائی کی بھلائی اور بہتری چاہتا ہے۔ جولوگ سلام کرنے میں پہل کرتے ہیں وہ حقیقت میں شریف انسان ہوتے ہیں۔ آج کل دیکھا جاتا ہے کہ اکثر لوگ نہ تو پہلے سلام کرتے ہیں اور نہ سلام کا جواب دینا ضروری ہجھتے ہیں۔ ایسے لوگ توافع اور انساز سے خالی ہوتے ہیں اور تکتر ان پرمسلط ہوتا ہے۔ آنحضور علی ہے نے ان لوگوں کواعلی اور افضل قرار دیا جو سلام کرنے میں پہل کرتے ہیں۔

18. دِمَّاؤُكُمُ وَامُوَالُكُمُ عَلَيْكُمُ حَرَامٌ.

ترجمہ: تمھارےخون اورتمھارے مال تم پرحرام ہیں۔

لغات: دِمَاء: خون (دُمٌ كى جمع ب) المُوال: مالٌ كى جمع بـ

تشریح: اسلام میں ندمسلمان کوتل کرنا جائز ہے اور ندمومن بھائی کا مال بغیرا جازت استعال کرنا حلال ہے۔قرآن مجید میں صاف اعلان ہے کہ جو شخص جان بو جھ کرمومن کوتل کر دے۔اس کا گھر دوز خہے۔اسی طرح ایک مسلمان کا مال چوری ڈاکے اور خیانت وغیرہ کے ذریعے لینا حرام ہے۔

ا کیے مسلمان کا فرض ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کی جان کا بھی احترام کرےاور مال کا بھی بلکہ اگر کوئی محض مسلمان بھائی کی جان یا مال کےخلاف قدم اٹھائے توحتی الامکان اےروکنااورمظلوم کی مدوکر نالازم ہے۔

آ مخضرت علی نے مسلمانوں کوئی احادیث میں ایک دوسرے کی جان اور مال کی حفاظت کا تھم دیا ہے اور سم مسلمان کوئل کرنے یا اس کے مال کوضائع کرنے اور لوٹنے سے منع فر مایا ہے۔ آپ علی نے آخری خطبہ میں جو ججۃ الوداع کے وقت میدانِ عرفات میں دیا تھا اس حقیقت کوتمام صحابہ کے سمامنے رکھااور فر مایا۔ سن لوا تمھاری جانیں تمھارے مال اور تمھاری آ بروئیں ہمیشہ کے لیے اس طرح قابلِ احترام

ہیں جس طرح میشہر میمہینداور بیدن قابلِ احترام ہیں۔

19. وَاثِلَةُ الْاسْقَع، قَالَ: يَارَسُولَ اللَّهِ! مَاالْعَصَبِيَّةُ؟ قَالَّ: "أَنْ تُعِينَ قَوْمَكَ عَلَى الظُّلُم." ترجمه: وَاثِلَةُ الْأَسْقَعِ نَهُ دِرِيافَت كياا الله كرسول! عصبيت كس كتم بين؟ آب عَلِيلةً نِهُ مِايا: يه كرنوظكم كرنے ميں اپني توم كي

ردكرك. الغات: وَاقِلَة الْأَسُقَعُّ: صحابي كانام بـ لَعْصَبِيَّةُ: تَعصب أَنْ تُعِيْنَ: كَرَوْر دركرك تشريح: اس حديث مين سرور كائنات عليه الصلوة والتسليمات نے عصبيت كى تعريف بيان فرمائى ہے۔ آپ عصف نے فرمايا ہے كے عصبيت يا تعصب اپنی قوم خاندان یا وطن مے محبت کرنے کا نام نہیں بلکہ اس بات کا نام ہے کہ توظلم میں اپنی قوم کی مدد کرے اور قوم کی محبت مجھے اس قدراندھا کردے کہ توظلم میں بھی اس کی مدد کرنا جائز سمجھ۔ ویسے اپنی قوم سے محبت کوئی بری بات نہیں بلکہ بیتو فطرت کے نقاضوں کے مطابق ہے۔تعصب جے برے مغہوم میں لیاجا تاہے ہ ہی ہے کہاپنی قوم کابرا کام بھی اچھامعلوم ہؤاور دوسروں کی اچھائیاں بھی برائیاں نظر آئیں۔ایسے تعصب سے اجتناب لازم ہے۔اس کے مقابلے میں عدل وانصاف کا دامن پکڑنا چاہیے۔انصاف اس بات کا متقاضی ہے کہ ظلم كى مخالفت كى جائے خواہ ظالم كوئى رشته دار بوؤدوست بوہم وطن بويا ہم أدب بور 200. مَنْ فَتَحَ عَلَى نَفْسِه بَابَ مَسْئَلةٍ فَتَحَ اللّهُ عَلَيْهِ بَابَ فَقُرِ.

ترجمہ: جس شخص نے اپنی ذات کے لیے ایک مرتبہ سوال کا دروازہ کھولااللّٰہ اس کے لیے فقرواحتیاج کا دروازہ کھول دیتا ہے۔

لغات: فَتَعَ: اس فَ كُولا بَابُ: دروازه (جمع ابواب) فَقُو: تَنَكَّى افلاس

تشریح: سوال کرنااور بھیک مانگنا بہت بری بات ہے۔قرآن مجید میں غیرت مندمسلمانوں کی تعریف میں کہا گیا ہے کہ وہ شرم وآبرو کی وجہ سے لوگوں کے سامنے سوال کا ہاتھ خبیں بڑھاتے۔ سوال کرناعزت ضائع کرتا ہے۔خودی کونقصان پہنچا تا ہے اور کم ہمتی پیدا کرتا ہے۔ اپنی ضروریات کوخود بورا کرنااییا جذبہ ہے جوآ دمی کومنت پرتیار کرتا ہے کوشش کی راہ کھولتا ہے اورسو جھ بوجھ پیدا کرتا ہے۔ آ دمی کوجا ہے کہ جو کچھ اس کے پاس ہےاسی پر قناعت کرے۔اپنی ضرورتوں کواپنی حدے آگے نہ بڑھنے دے۔اگر حالات سے گھبرا کر ضرورتوں ہے تنگ آ کر محنت اور کوشش کے بجائے سوال کرنے اور دوسروں کا دست مگر بننے کا ارادہ کر لیا اور کئی سے پچھ مانگ لیا تو شرم جاتی رہے گی۔ یوں مشکلات

کا مقابلہ کرنے کی قوت کمزور ہوجائے گی اور اللّٰہ کی امداد کاعقیدہ کمزور ہوجائے گا۔ اللّٰہ تعالیٰ نے انسان کومعزز پیدا کیا ہے۔وہ ایک ایک کے آگے ہاتھ بڑھانے لگے تو ساری عزت برباد ہوجائے گی۔اللّٰہ بھی اے پندنہیں کرتا کہ انسان غیروں کے سامنے دستِ سوال دراز کرے۔ جوانسان خودا پنے آپ کوذلیل کرتا ہے خدابھی اس پر ذلت مسلط کر دیتا ہےاوراس کے لیے تنگی اورافلاس کا درواز ہ کھول دیتا ہے۔

21. اَلسَّعِيُدُ مَنُ وُعِظَ بِغَيْرِهِ.

ترجمه: سعادت مندوه ب جودوسرول سيسبق حاصل كر\_\_

لغات: سَعِينُدُ: نيك بخت سعادت مند و عظ: نصيحت كيا كيا يعني جوعبرت بكر \_\_ تشريح: كائنات كانظام كجھاس طرح چل رہاہے كه الله تعالى نے كسى كوآ رام ميں ركھا ہاوركوئى تكليف ميں مبتلا ہے كسى قوم يراين غلطيوں کی بناء پر عذاب نازل مور ہاہے اور کسی پر زب تعالی کے فضل کی بارش مور ہی ہے۔ سعادت مندانسان وہ ہے جودوسروں کے حالات سے نفیحت حاصل کرے۔اگرکسی بیارکودیکھےتوا بی صحت پر خدا کاشکرادا کرے۔اگر کسی تھتاج اور معذور کودیکھے تواہیے اُوپر اللّٰہ کے انعامات کویاد کر کے شکر گزاری میں جھک جائے۔وہ چھ کس قدرشقی اور بدبخت ہے جیےانسانوں کی تکلیف کا احساس تک نہیں ہوتا جوقو موں کی تباہی کو و مکھ کرعبرت نہیں پکڑتا۔

حضورا کرم علی کے خرمان کے مطابق سعادت مندوہ ہے جودوسروں کے حالات سے نفیحت حاصل کرے اوراپیے گناہوں سے توب كرك الله كى رضاحاصل كرب\_

قرآن کریم مختلف قوموں کے عبرت انگیز حالات بیان کرنے کے بعد اکثر مقامات پر بیفر ما تا ہے۔

ران مراف من فاغتبرُوُ اللَّهُ مِصَادِ . فَاغْتَبِرُوُ اللَّهُ مِصَادِ . فَاغْتَبِرُوُ اللَّهُ مِصَادِ . لَا مُحدِد اللهِ اللَّهُ مَا مُحدَد اللهِ اللهُ مُصَادِ . فَاللَّهُ مَا مُحدَد اللهِ اللهُ مُحدَد اللهِ اللهُ مُحدَد اللهِ اللهُ مُحدَد اللهُ مَا مُحدَد اللهُ اللهُ مَا مُحدَد اللهُ مُحدَد اللهُ مُحدَد اللهُ مُحدَد اللهُ مُحدًا اللهُ مُحد

ترجمه: ''وہ خض جنت میں نہیں داخل ہوگا،جس کے دل میں ذرہ برابر تکبر ہو۔''

لغات: يَدُخُلُ: وه واخل موتا المائدرة تا إلى قلب: ول مِفْقَال: ايك وزن كانام بي يحي وله ماشد كبر: كبر تشريح: تكبركامطلب ہے دوسرے كو حقيراورا بين آپ كوبرا تنجيسنا يكبر ہزاروں غلطيوں كنا ہوں اور فسادوں كى جڑ ہے كبريائي صرف خدا کے لیے ہے۔ کسی کو برائی کے دعوے کاحق نہیں۔ تکبرہی کی بنیاد پرخدائی کے دعوے کیے جاتے رہے اوراپی حدول سے آ گے برھنے کی کوشش کی جاتی رہی۔انسان ایک دوسرے پرظلم کرنے کے لیے کمریستہ ہوتار ہااورظلم اورقل وغارت گری کاباز ارگرم رہا۔ دوسرول کوحقیراور ا پئے آپ کو برا سمجھنا ہی ان تمام فسادات کی جڑے۔

تكبركى بنياد حضرت آ دم عليه السّلام كے تجد بے سے افكار كر كے شيطان نے ركھى اور قيامت تك كے ليے ملعون قرار پايا۔ قر آ ن مجيد

اَبِي وَاسْتَكْبَرَ لَا وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِينَ (البقره: 34:2)

ترجمه: ' (شیطان نے الله کا تھم مانے سے ) انکار کیا اور تکبر کیا اس وجہ سے وہ کا فرول میں سے ہو گیا۔''

تكبرانسان كوسرشى سكها تا ہے اور سرکشى سے معاشرے كا نظام درہم برہم ہوجا تا ہے۔

حضورا کرم علی نے اپنے اس فرمان کے ذریعے یہ بتایا ہے کہ جس کے دل میں ذرہ برابر تکبر ہووہ جنت میں تکبر کی سزا بھگتے بغیر داخل

نہیں ہوگا۔

23. إيَّاكُمْ وَالْحَسَدَ، فَإِنَّ الْحَسَدَ يَأْكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ.

ترجمة حسدے بچتے رمو كونكه حسد نيكيوں كواس طرح كھاجاتا ہے جيسے آگ ككڑى كوجلا كرخاكسركرديت ہے۔"

لغات خسنات: نیکیاں (مفرو حَسَنَةٌ) نَاد: آگ حَطَب َلكُونَ ایندهن تشریح: حسداس خواہش کا نام ہے کہ جے ملاہے اے رواسد جے تشریح: حسداس خواہش کا نام ہے کہ جے ملاہے اے کیوں ملا۔ اگر کسی کو پچھ ملاہے تواس سے سلب کرلیا جائے اور مجھے ل جائے ۔ حاسد جے بھی اچھے حال میں دیکتا ہے اس کے دل میں آگ لگ جاتی ہے۔اسے اپنی خواہش پوری کرنے سے زیادہ دوسرے کو تباہ کرنے کی فکر ہوتی ے-اس کا کام اپنی تھیرے زیادہ دوسروں کی تخ یب ہوتی ہے-حسد کفری جڑ ہے-حسد کے بارے میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے:

اَمُ يَـحُسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا اتَّهُمُ اللَّهُ مِنُ فَضُلِهِ \* فَقَدُاتَيْنَا الَ اِبْرَاهِيْمَ الْكِتابَ وَالْحِكْمَةَ وَاتَّيْنَهُمُ مُّلُكًا عَظِيمًا. (النسا: 4:43)

"كيايدلوگ انسانون سے اس بات پر صد كرتے ہيں جو الله نے اپنے فضل سے انھيں عطاكيا ہے بقينا ہم نے آل ابرا ہيم كوكتاب اور

حکمت دی اور ہم نے انھیں ملک عظیم عطا کیا ہے۔'' حسد کرنے والدا پی بری عادت کی وجہ سے اللّٰه اور رسول عظیمہ سے سرشی پڑآ مادہ ہوجاتا ہے اور انسانیت اور نیکیوں سے ہاتھ دھو بیٹھتا ہے۔ صدخود غرضی کا نتیجہ ہے اور خود غرضی حیوانیت کا دوسرا نام ہے۔ اس لیے حاسد انسانیت نے نکل کر حیوانیت میں قدم رکھتا ہے اور اپنی نیکیوں کوضائع کردیتاہے۔

24. ٱلْمُسْلِمُ آخُو الْمُسْلِمِ، لَا يَظْلِمُهُ وَلَا يَخُذُلُهُ وَلَا يَغْتَابُهُ وَلَا يَحُزُنُهُ وَلَا يَحُرُمُهُ.

ترجمہ: مسلمان مسلمان کا بھائی ہے وہ اس پر نظلم کرتا ہے نہ اسے چھوڑ دیتا ہے۔ نہ اس کی غیبت کرتا ہے نہ اسے عمکین کرتا ہے اور نہ اے اس - 25 = 8 co / tl --

لغات: يَظْلِمُ ظَلْمُ كِرَتَا جِ . يَخُدُلُ: حِيورُ ويِتَاجِ . يَغُتَابُ: غيبت كرتا ج .

يَحْزُنُ: عَمْلِين كرتاب يَحُومُ: محروم كرتاب في جمال

تحريح: قرآن مجيد مين به الموفينون إخوة "مومن بهائي بهائي بيل (الحجرات: 10:49) حضور نبي اكرم عليه كارشاد ب:

ٱلْمُسُلِمُ مَنُ سَلِمَ الْمُسُلِمُونَ مِنُ لِّسَانِهِ وَيَدِهِ.

''مسلمان وہ ہے جس کی زبان اور ہاتھ سے مسلمان محفوظ رہیں۔''

جب مسلمان بھائی بھائی ہیں توایک دوسرے پر نظلم کرسکتا ہے نداھے چھوڑ سکتا ہے نہ غیبت کرسکتا ہے ندایذ اپہنچا سکتا ہے کہ وہمگین ہو اور ندا ہے اس کے حق مے محروم کرسکتا ہے۔ جب سیمجھ لے کہ اس کا فائدہ میرا فائدہ ہے اور اس کا نقصان میر انقصان ہے۔ تو پھر بھی اختلاف نہیں ہوسکتا۔ اگرآج و نیا کے سب مسلمان بھائی بی جائیں تو وہ وُنیا کی کسی طاقت کے محتاج ندر ہیں۔

اس حدیث سے بیہ پتا چلتا ہے کہ ایک مسلمان کے دوسرے مسلمان پر کس قدر حقوق ہیں۔ ہمیں بھی آپ علیقے کے فرمان کی روشنی میں مسلمان بھائیوں کے ساتھ اپنے تعلقات کا جائز ولینا چاہیے۔

ملمان بهائيوں كماتھا پِ تعلقات كاجائزه لينا چاہيے۔ 25. مَشَلُ الْـمُوَّمِنِيُّنَ فِي تَوَادِّ هِمُ وَتَرَاحُمِهِمُ وَتَعَاطُفِهِمُ مَثَلُ الْجَسَدِ، إِذَا اشْتَكَى مِنْهُ عُضُوٌ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بالسَّهُر وَالْحُمَّى.

ترجمہ: مومنوں کی مثال آپس کے لطف ومحبت اور ہمدردی میں ایس ہے جیسے ایک جسم جب اس کے ایک عضو کو تکلیف ہوتی ہے تو ساراجسم بے قر ارہوکر جا گنار ہتا ہے اور بخار میں مبتلا ہوجا تا ہے۔

لغات: تَوَادّ: آپس ميل لظف ومحبت - تَوَاحُمُ: ايك دوسر يررهم -

تَعَاطُفُ: آپس مِين مِيل جول \_ جَسَد: جم \_ تَدَاعى: بلايا مِتلا مِوليا \_

تشریخ: مونین کی مثال جسم انسانی ہے دے کر آنخضرت علیہ نے مسلمانوں کے اتحاد کوا یک عمدہ مثال کے ذریعے ذہن نشین کرایا ہے۔
انسان کے جسم میں بظاہر مختلف اعضاء وجوارح ہوتے ہیں۔ ہرعضوی شکل الگ ہرعضوکا کام الگ مقام الگ مقام الگ مگرایک دوسرے سے اس طرح وابستہ ہوتے ہیں کہ سب کو ملاکرایک انسان بنتا ہے۔ اگرایک ایک عضو کو الگ کرلیا جائے تو وہ کچھنیں رہتے ۔ وہ اگر چدالگ ہیں اوران کے کام بھی الگ الگ ہیں۔ مگران کا حکمران ایک ہے جس کا نام' دل' ہے۔ اس کے حکم ہے آئے دیکھتی ہے کان سنتا ہے ناک سوگھتی ہے منہ چھتا ہے زبان بولتی ہے ہاتھوا شخصے ہیں ہیر چلتے ہیں۔ ان میں کثر ہے کے باوجود ایسانتحاد ہے کہ جب ایک عضو کو تکلیف ہوجاتی ہوجو اس کی وجہ سے سارا جسم بے قرار ہوجاتا ہے اور اس عضو کی تکلیف مریض کوسو نے نہیں ویتی۔ تکلیف ایک عضو میں ہوتی ہے مگر سارے جسم میں بخار چڑھ آتا ہے۔
اس لیے کہ سب کا مرکز دل ہے اور وہی سب کا حاکم ہے اور ہرعضواس سے وابستہ ہے۔ ممکن ہی نہیں کہی عضو کو تکلیف ہواوراس کا اثر دل پر نہ ہواور جب میں بلکہ جمھے ہے۔ مگر اس کا سب بید ہے کہ بیسب اعضا اس طرح ایک دوسرے سے ملے ہوئے ہیں کہ بی ہونے ہیں کہ جسم وی جس کے ہیں۔ مگر اس ایک ہوگئے ہیں۔

حضور نبی اکرم علی کے اسک دوسرے کے جرد کھورد میں شریک ہیں۔ایک کی راحت دوسرے کی راحت اور ایک کی تکلیف دوسرے کی تکلیف ہے اورسب کا مرکز ایک ہے۔اسی طرح مسلمان جن کا خدا ایک رسول ایک قرآن ایک وین ایک اور قبلہ ایک ہے انھیں بھی اسی طرح ل کر رہنا چاہیے اور ایک دوسرے کے دکھ دَردُر نج اور خوثی میں شریک ہونا چاہیے جس طرح ایک جسم کے اعضا ہوتے ہیں۔

Freebo 1 - احاديثِ رسول عليه كل اجميت اور ضرورت برمختصر نوث لكهي -

2\_ خوف خدااور نمازى اسلام مين كياا بميت ہے۔

3 صدقد اورروزه كى بارى يس اسلام كىكيا احكام بين؟

4\_ حديث ميس منافق كى كيانشانيال بيان موكى بين؟

5۔ اخلاق اور شرم وحیا کے بارے میں حضور علیہ کا کیا ارشاد ہے۔

6۔ حدیث میں بوڑھوں اور بچوں کے کون سے حقوق بیان کیے گئے ہیں۔

7۔ ہمسایوں کے حقوق کے بارے میں فرمانِ رسول عالیہ بیان کریں۔

7۔ ہمسایوں کے مقول نے بارے میں رب و میں ۔ 8۔ حدیث رسول علیقی کی روشنی میں مسلمان کے مسلمان پر حقوق کی مختصراً نشاندہ کی سیجے۔ 8۔ مدیث رسول علیقی کی روشنی میں مسلمان کے مسلمان پر حقوق کی مختصراً نشاندہ کی سیجے۔

9 مومنون كا آپس ميس كيماسلوك موتاب؟ حديث كي روشني ميس وضاحت سيجيز-

10\_ حدى ذمت مين رسول پاك عليه في كياارشاوفر مايا؟

F

Freebooks.pk

#### يشع الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ بالبسوم تعليمات اسمالهم (ee) الريمات اسمالهم الم

تعلیمات اسلام میں توحید کو بنیادی اور مرکزی مقام حاصل ہے۔اس کیےسب سے پہلے اس عنوان پر لکھا جاتا ہے۔

#### توحيد:

تو حید کا لغوی معنی ایک بنانایا یک ثابت کرنا ہے اور اصطلاحی معنی کے لحاظ ہے اس ہے مراد الله تعالی کی وحدانیت ہے۔ یعنی اس بات
کا اعتقاد رکھنا کہ الله تعالی اپنی ذات صفات اور افعال کے لحاظ ہے یک اور بے مثال ہے۔ تمام کا نئات صرف اس کی مخلوق ہے اور اس کی تدبیر
کے مطابق چل رہی ہے۔ کا نئات میں اس کے علاوہ اور کوئی خدانہیں جواس کے ساتھ ذات صفات یا افعال میں شریک ہو۔ وہ تمام عیبوں
سے پاک ہے اور تمام کمالات اس میں موجود ہیں۔ وہ تی اور قیوم ہے یعنی ہمیشہ سے ہاور ہمیشہ رہے گا۔ فنا ہونا اور موت کا آنا اس کے لیے
محال ہے اور اس طرح وہ تمام کا نئات کو سنجا ہے ہوئے ہے۔ اس کام میں اسے کس مدد کی ضرورت نہیں وہ آکیلا ہی قیوم ہے۔ وہ صحمہ میں اسے نے وجود اور کام میں کسی کا محتاج نہیں۔

وہ اکیلا ہی عبادت کے لائق اور عبادت کا مستحق ہے۔ کوئی اور ذات اس استحقاق میں اس کی شریکے نہیں بن سکتی۔ وہ اپنی ذات ٔ صفات اور افعال میں وحدہ لاشریک ہے۔ ذات میں ایک ہونے سے مرادیہ ہے کہ اس جیسی ذات اور کوئی نہیں۔ صفات کی وحدت ہے میراد ہے کہ اس جیسی صفات کا ملہ کسی اور ذات میں نہیں پائی جاتیں اور افعال کی وحدت کا مطلب یہ ہے کہ کا نئات کی تمام تد ابیر صرف اس کے ہاتھ میں ہیں اور جوکام وہ کرسکتا ہے دوسرا کوئی بھی نہیں کرسکتا اور انداس کے معاملات میں دخل دے سکتا ہے۔

قرآن کریم نے اس مسئلہ تو حید پر بہت زور دیا ہے اور مختلف طریقوں سے تو حید کے عقیدے کوراسخ کرنے اور ہرقتم کے شرک کوختم کرنے کی تعلیم دی ہے۔ قرآن کی ایک سورت کا نام سورہ اخلاص یا سورہ تو حید ہے جس میں وحدانیتِ باری تعالیٰ کو کممل طور پر ثابت کیا گیاہے۔ قرآنی الفاظ ملاحظہ ہوں:

> کہدد بیجئے اللہ ایک ہے۔ الله سمی کا محتاج نہیں۔ ندوہ سمی کا باپ ہے اور نہ بیٹا۔ اور کوئی اس کا ہمسر اور ٹانی نہیں۔

قُلُ هُوَ اللَّهُ اَحَدُّ<sup>5</sup> اَللَّهُ الصَّمَدُ<sup>5</sup> لَمُ يَلِدُ <sup>لا</sup> وَلَمُ يُولَدُ<sup>0<sup>لا</sup> وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًا اَحَدُّ<sup>6</sup> وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًا اَحَدُّ<sup>6</sup></sup>

(الاخلاص111:1ـ4)

کہلی آیت میں بیاعلان کیا گیا ہے کہ الله (اپنی ذات ٔ صفات اورافعال میں ایک ہے۔ وہ فرقے جوخدا کے ساتھ کسی اور کو ذات میں یا صفات میں یا افعال میں شریک تلم ہیں۔ دوسری صفات میں یا افعال میں شریک تلم ہیں۔ دوسری آیت میں ان کی تروید ہوگئی جیسا کہ مجودی ہندواور نصرانی ایک سے زیادہ خداؤں کے قائل ہیں۔ دوسری آیت میں اس امر کا اعلان ہوا کہ الله اپنے وجودیا صفات یا افعال میں سمی کامٹاج تھیں۔ کا ننات کا ہر معبود باطل اس صفت سے خالی ہے۔ الله کے سواکوئی ذات ایس نہری کی مختاج نہ ہو۔ یوں صد کہ کرتمام معبودان ماطل کا خاتمہ کردیا۔

ے سواکوئی ذات ایم نہیں جو کسی کی مختاج نہ ہو۔ یوں صد کہہ کرتمام معبودانِ باطل کا خاتمہ کردیا۔ تیسری آیت میں اس بات کا اعلان ہوا کہ الله نہ کسی کا باپ ہے اور نہ کسی کا بیٹا۔ اس اعلان میں یبوداور نصاریٰ کی جواس تتم کے رشتے الله کے لیے قائم کیے ہوئے ہیں' سخت تر دید ہوگئ اور ان کے عقیدے کا بُطلان ثابت ہوگیا۔

آخری آیت میں اس بات کا اعلان ہے کہ اللہ ہر لحاظ ہے بے مثال اور بے نظیر ہے۔ وُنیا میں کوئی بھی کسی لحاظ ہے اس کی ہمسری کا دعویٰ نہیں کرسکتا۔ قرآن کریم کی اس مختصری سورت نے ہرفتم کے شرک کی جڑکاٹ دی اور عبادت کا استحقاق صرف الله کے لیے ثابت کردیا۔ عقل کے اندھ اب بھی الله کے سواغیروں کو ان صفات اور افعال میں شریک تھہراتے ہیں مگر عقلِ سلیم الله کے سوائسی اور کو معبودِ من مانے کے لیے تیار نہیں۔

#### توحيد براسلام كازور

توحیداسلام کابنیادی عقیدہ ہے اور اس پر دُنیا اور آخرت کی کامیابی کا انحصار ہے۔ نبوت کے اعلان کے پھیم صد بعد حضرت محصلی الله علیہ والہ وسلم نے مکہ معظمہ میں صفاکی پہاڑی پر چڑھ کراپنی قوم (قریش) کو پہلا خطبہ دیا جس میں آپ نے فرمایا:

يَأَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا لَا إِلٰهُ إِلَّا اللَّهُ تُفُلِحُواً.

ترجمه: اليلوكوا كهوكه الله كسواكوئى عبادت كالأقن نبين كاميابي اورفلاح ياؤكر على عقيدة توحيد برزوردية موقع برفر ما ياتها:

إِنَّ التَّوْحِيدُ رَأْسُ الطَّاعَاتِ. ﴿ وَتُولِيمًا مِنْكِيول كَى جِرْبِ.

عقيدة توحيدايباعقيده بجس كي صداقت اورسچائي پرخودالله نے فرشتوں اور عالموں نے گوائى دى ب\_ارشادر بانى ب:

ترجمہ: الله نے اس بات کی گواہی دی کہ اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں اور یہی گواہی فرشتے اور انصاف پر قائم رہنے والے عالم بھی دیتے ہیں 4 دُنیا میں جتنے تی فیمر آئے ہیں ان سب کو خُد ائے واحد کی عبادت کی وحی کی گئی۔ارشاد باری تعالی ہے:

وَ مَاۤ اَرُسَلُنَا مِنُ قَبُلِکَ مِنُ رَّسُولُ إِلَّا نُوُحِی اِلَیْهِ اَنَّهُ لَآ اِللهُ اِلَّا اَنَا فَاعْبُدُونِ (الانبیاء 25:21) ترجمہ:اورہم نے آپ سے پہلے کوئی ایسا پیغیرنیں بھیجا جس کی طرف بیوجی نہ کی ہوکہ میرے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں ہی میری عمادت کیا کرو۔

الله كى ذات صفات اورعبادت ميس سى وشريك مهراناشرك كبلاتا ب-يكفراور خداك الكارى ايك شكل ب-شرك ايك نا قابل

معافی جرم ہے۔الملّٰہ تعالیٰ انسان کی سب خطاوَں اورغلطیوں کومعاف کرتا ہے کیکن جوشخص شرک کرتا ہے اسے بھی معاف نہیں کرتا۔ اللّٰہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمایا ہے:

نَاكُى فَقَرْ آنِ مِحِيدِ مِنْ فَرَايا ہے: إِنَّ اللَّهَ لَا يَغُفِرُ اَنُ يُّشُرِكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنَ يَّشَآءُ طُرالنساء 116:4)

ترجمہ: بے شک اللّٰہ یہ جرمنہیں بخشے گا کہاس کے ساتھ کسی کوشریک کیا جائے اوراس کے علاوہ اور گناہ جس کے لیے جائے شرک سے گندے خیالات اور ناپاک ارادے پیدا ہوتے ہیں۔اس لیے قرآن مجید میں رَبّ العزت نے مشرکوں کونجس اور ناپاک قرار دیاہے:

إِنَّمَا الْمُشُوِكُونَ نَجَسٌ (التوبه 28:9) " بِ شَكَ شَرَك ناپاك بِنَ " وَنَمَا الْمُشُوكُونَ نَجَسٌ (التوبه 28:9) جولوگ دوسرول كوالله تعالى كساته شرك تُمُهرات بِينُ وه ظالم بين الله كافرمان ب:

إِنَّ الشِّرُكَ لَظُلُمٌ عَظِيْمٌ (لُقُمْن 13:31) "بِشَك شرك بهت يراظلم بـ"

اس آیت میں شرک وظلم عظیم کہا گیا ہے۔ ظلم کسی چیز کے ناجائز استعال کا دوسرانام ہے۔ مشرک ہمیشہ اپنے تمام اعضاء سے ان کی طبیعت اور فطرت کے خلاف کام لیتا ہے انھیں اللّٰه کے سواد وسروں کے آگے جھکا تا ہے اور ان سے خدا کی مرضی کے مطابق کام نہیں لیتا۔ اس لیے خداداد عطیات سے ناجائز کام لینے والاسب سے بڑا ظالم ہے اور اپنے محن کے احسانات بھلاکراس کی اطاعت سے منہ موڑنے والا اور اس کی دی ہوئی نعتوں سے اس کے حکام کی خلاف ورزی کرنے والاسب سے بڑا باغی ہے اس لیے مشرک کی بخشش نہیں ہوگی۔

خُداکی ذات ہر لحاظ ہے بے مثال ہے۔اس کی مملکت کی کوئی حدثہیں۔اس کی دولت بے حساب ہے اوراس کی قدرت کا اندازہ نہیں لگایا جاسکتا۔ جابل طالم اور باغی لوگ شرک کر کے خدا کو نقصان نہیں پہنچا سکتے۔اپ شرک کا نقصان سراسر مشرک کو ہی پہنچتا ہے۔ مشرک چونکہ اپنی عقل سے سیح کا منہیں لیتا اس لیے زندگی کے ہر میدان میں گمراہی اس کا حصّہ بن جاتی ہے اور وہ کا سکات میں فساداور طلم کا داعی یا مددگار بن جاتا ہے اور یوں اپنی زندگی خودا ہے لیے جہنم بنا دیتا ہے اور آخرے بھی خراب کر بیٹھتا ہے۔

#### بر دارسازی میں تو حید کاجت

انسانی سیرت کی تشکیل اور کردارسازی میس عقید او حید بڑی مدودیتا ہے۔ بیعقیدہ انسان کی زندگی پر مندرجہ ذیل خوشگوار 1- عقید او تو حید سے انسان میس عزت نفس اور خود داری پیدا ہوتی ہے۔ وہ تمام مخلوت سے بے نیاز ہوتا ہے۔ اس کا سر الله کے سوادُ نیا کی کسی دوسری طافت کے سامنے نہیں جھکتا۔

- 2- المله کوایک ماننے والاخود دار ہونے کے ساتھ ساتھ نہایت متواضع اور منگسر المز اج ہوتا ہے۔ وہ بھی اپنی قابلیت طاقت منصب
   اور مال ودولت پرغروراور گھمند نہیں کرتا۔
- 3- عقیدہ تو حید سے انسان کا دل مطمئن اور پُر اُمید ہوتا ہے۔ جولوگ ایمان لا کرا پنے آپ کو ہر طرح کے ظلم وشرک سے بچائے رکھتے ہیں ' ان کے لیے امن وسلامتی اوراطمینان کی زندگی ہوتی ہے۔

- 4- عقید او حید سے انسان میں عبر دقناعت بلند ہمتی اور تو کل کی صفات پیدا ہوتی ہیں۔ وہ مشکلات سے نہیں گھبرا تا۔ چونکہ اس کی کوشش کا مقصد اللّٰه کوخوش کرنا ہوتا ہے اس لیے وہ مشکل سے مشکل کا م اور بڑی سے بڑی تکلیف سے پریشان نہیں ہوتا۔
- 5- تو حید کا قائل صرف ایک خدا ہے ڈرتا ہے کسی دوسرے نے بیس ڈرتا' اس لیے شجاع اور بہادر ہوتا ہے اور حق کی خاطر جان مال اور اولا دکی قربانی ہے بھی دریغ نہیں کرتا۔
- 6- عقید ہُ تو حید سل انسانی کے درمیان مساوات اور برابری کا درس دیتا ہے۔وہ انسان کوذات پات اور دیگر معاشر تی اور معاشی او پی بیچ کے بندھن سے آزاد کر دیتا ہے۔
  - 7- کلمهٔ توحیدانسان کے دل میں اسلامی اخوت کا جذبہ ابھارتا ہے۔ تعصب ننگ نظری اور گروہ بندی کا خاتمہ کردیتا ہے۔

خلاصة كلام يہ ہے كه اسلام دين توحيد ہے۔ ديگرتمام نداجب ميں بت پرستی ياشرک كوكسى ندكسى درجے ميں تسليم كياجا تا ہے گر اسلام كى تعليمات خداوند تعالىٰ كى ذات وصفات كى يكتائى كے بارے ميں نہايت واضح ہيں۔ اسلام نے عقيدة توحيد پر إتنا زور ديا ہے اور شرك كى نامعقوليت پرايسے واضح اور روشن دلائل قائم كيے ہيں كه شرك اور بت پرستى كرنے والوں كودل ہى دل ميں ندامت اٹھانا پڑتی ہے اور وہ اپنے شرك ميں توحيد كى جھلك دكھانے كے ليے حيل اور بہانے تراشنے لگتے ہيں۔

#### 2 - اطاعت رسول صلى الله عليه والهوالم اوراس كى اجميت

قرآن مجیدی نگاہ میں رسول الله صلی الله علیه واله وسلم کا ادب واحترام ایمان کی جان اور انسانیت کی روح ہے۔ جس طرح عقیدہ تو حید کے ذریعے ایک الله پرایمان لا ناضروری ہے اسی طرح رسول الله صلی الله علیه واله وسلم کی رسالت پریفین رکھ کرآپ کے احکام کی اطاعت بھی فرض ہے۔

رسول کریم پر جهاراا بمان تین حیثیتوں سے ضروری ہے۔

- 1- آپُفُداکے سچے پغیرہیں۔
- 2- آپ کی ہدایت نہایت مکمل ہے۔
- آپ کے بعد قیامت تک نہ کوئی نبی آئے گا اور نہ ہی ایسا شخص آئے گا جس پر ایمان لا نا ضروری ہو کیونکہ آپ خدا کے آخری پیغیر ہیں اور صرف آپ کی اطاعت ہرایک پر فرض ہے۔ بیاس لیے کہ آپ کی ذات اللّٰہ تعالی کو پہچانے اور اس کی مرضی معلوم کرنے کا آخری ذریعہ ہے اور آپ قیامت تک انسانوں کے لیے اللّٰہ کے واحد پیغیر ہیں۔ آپ کے بعد کسی بیٹے نبی کی ضرورت باتی نہیں رہتی کی کئی آپ کے واحد پیغیر ہیں۔ آپ کے بعد کسی بیٹے کی کی ضرورت باتی نہیں رہتی کی کئی تورد نہ ہو۔ تیسر سے آپ کی رسالت کسی خاص قوم یا زمانے کے لیے نہیں بلکہ کا کوئی شعبہ ایسانیوں ، ورقوموں کے لیے ہے۔ چو تھے آپ کے بیغام کوآپ کے بعد لوگوں تک پہنچانے کے لیے امت مسلمہ کے علاء کی ڈیوٹی لگائی ہے تاکہ قیامت تک سلسلہ جاری رہے اور کوئی یہ نہ کہہ سکے کہ میرے پاس حق پہنچانے والا کوئی نہیں مسلمہ کے علاء کی ڈیوٹی لگائی گئی ہے تاکہ قیامت تک سلسلہ جاری رہے اور کوئی یہ نہ کہہ سکے کہ میرے پاس حق پہنچانے والا کوئی نہیں مسلمہ کے علاء کی ڈیوٹی لگائی گئی ہے تاکہ قیامت کی سلسلہ جاری رہے اور کوئی یہ نہ کہہ سکے کہ میرے پاس حق پہنچانے والا کوئی نہیں آپ کے بعد نبوت کے جاری رکھنے کی کوئی صورت باقی نہرہی۔ آپ گواللّٰہ کی طرف سے جو پیغام کتاب وسئت کی شکل میں آپ کے بعد نبوت کے جاری رکھنے کی کوئی صورت باقی نہرہی۔ آپ گواللّٰہ کی طرف سے جو پیغام کتاب وسئت کی شکل میں

ملاوہ زندہ محفوظ مکمل دائی عالمگیراورنا قابلِ تغیر ہے۔

قرآن کریم جوآپ کوعطا ہوا'اس میں ڈنیا کی تمام مشکلات اور مصائب کا علاج موجود ہے اور حضور نے یہ ساڑے علاج اپنے عمل سے خوب آ زمائے تھے تبھی حضرت عائشہ صدیقہ نے تھم کھا کر کہا تھا کہ حضور گر آپ ناطق ہیں یعنی حضور کا ہم کمل اور ہرفعل قرآنی احکام کے تابع ہے اور آپ کی پوری زندگی قرآن کریم کی مملی تغییر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالی نے ہمیں بیچکم دیا ہے کہ ہم اس کی اطاعت کے ساتھ ساتھ اس کے رسول کی بھی اطاعت کریں۔ سور ہُ انفال میں حکم خداوندی ہے:

> يَآيُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْآ اَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوُا عَنُهُ (الانفال 20:8) ترجمہ: اے ایمان والو! الله کی اور اس کے رسول کی اطاعت کرؤاور اس سے روگر دانی مت کرؤا سور ہُ حشر میں ارشاد باری تعالی ہے:

وَمَا الدُّكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ فَوَمَانَهَ كُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوُ الْ (الحشر 7:59) ترجمه: "جو المحشر 1:59) ترجمه: "جو المحشر المراسل والمراسل المراسل المراسل

الله تعالى نے آپ كى اطاعت كوا في اطاعت قرارويا ہے اور آپ كى زندگى كوابل ايمان كے ليے أسوة حسنه بنايا ہے۔ كيوں ندہو آپ كى زندگى خواہشات نفسانى سے بالكل پاك ہے اور آپ كا ہر تول برقول اور ہرمل الله كى اجازت كے ساتھ ہوتا ہے۔ سورة انعام ميں نى كريم صلى الله عليه والہ وسلم كى زبانى اسى بات كا اعلان كرايا كيا۔ ارشاد خداوندى ہے كہ كہدد ہے جيئے:

إِنْ أَتَّبِعُ إِلَّا مَايُوْ خَى إِلَى عُ (الانعام 50:6)

ترجمه: میں تو صرف اس کا تابع موں جو مجھے وی کی جاتی ہے۔

ية حضور صلى الله عليه والهولم عمل كم تعلق ارشاد موارسورة عجم مين آب كة ول كم تعلق ارشاد بارى تعالى ب: مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمُ وَمَا غُولى ٥٥ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَولى ٥٥ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحُي يُّوُحٰى ٥٤

(النجم 4-2:53)

ترجمہ:''تمھاراصاحب(یعن محرصلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم) ندراہ حق سے جھٹکا اور نہ غلط راستے پر چلا۔ وہ خواہشِ نفسانی سے باتیں نہیں کرتا بلکہ اس کی ہربات وحی ہوتی ہے جواس پرنازل کی جاتی ہے۔''

الغرض حضور سلی الله علیہ والہ وسلم کافعل اور قول وی اللی ہے ذرہ مجراد هر برنا ہوانہیں ہوتا۔ اسی بناپر آپ کی اطاعت لازم قرار دی گئی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ الله تعالیٰ کی اطاعت ہونہیں سکتی جب تک رسول کریم صلی الله علیہ والہ وسلم کی اطاعت کا جذبہ کار فرمانہ ہو۔ الله فی ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ الله تعالیٰ کی اطاعت ہونہ بین کر بھیجا ہے اور آپ کی پیروی اور تقلید کو فلاح وارین کی خاطر فی آپ کوتا قیامت تم امان ان ان کی خاطر الله کی خاطر فی سے ہادی بن کر آئی ہے اور آپ ہی الله کی آخری کتاب لازم قرار ویا ہے کیونک آپ کی ذات ہی پوری انسانیت کے لیے الله کی طرف سے ہادی بن کر آئی ہے اور آپ ہی الله کی آخری کتاب (قرآن) کی عملی تفییر ہیں۔ اس لیے الله کی اطاعت آپ کی اطاعت کے بغیر ناممکن ہے۔

الله تعالى ن آب كَاتباع كوا في رضا اور مجت كاذر بعد بتايا ب سورة آل عمران مين ارشاد ضداوندى ب: قُلُ إِنْ كُنتُهُ تُحِبُّونَ الله فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ الله وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ " (آل عمر ان 31:3)

ترجمہ: اے رسول کہدد بیجئے کدا گرتم اللّٰہ کے ساتھ محبت رکھتے ہوتو میری فرماں برداری کرواللّٰہ تم سے محبت کرے گااور تمھارے گنا ہوں کو معاف کردے گا۔''

معاف کردےگا۔'' حضورا کرم صلی الله علیه واله وسلم نے خودا پنی اطاعت کے بارے میں ارشاد فرمایا:

لَنُ يُؤْمِنَ اَحَدُ كُمْ حَتَّى يَكُونَ هَوَاهُ تَبِعًا لِّمَا جِئْتُ بِهِ. (الحديث)

ترجمہ '' تم میں کوئی بھی اس وقت تک مومن کامل نہیں بن سکتا جب تک اس کی خواہشات اس شریعت کے تابع نہ ہوں جس کو میس لے کر آیا '' ہوں۔''

خلاصۂ کلام ہے ہے کہ رسول کریم کی حیثیت محض قاصد کی نہیں تھی کہ خداوند تعالیٰ کا پیغام (قر آن وسنت) ہم تک پہنچایا اور بس آپ کا مختم ہوا' بلکہ آپ کی حیثیت ایک رہنما اور حاکم کی ہے۔ آپ کے ہر تھم کی تعمیل امت پر فرض ہے اور آپ کے ادنی اشارے پر جان و مال کی قربانی اُمت پر لازم ہے کیونکہ رسول کریم کے ارشادات وراصل قر آن کریم کے احکام کی تشریح ہیں اور قر آن انسانیت کے لیے تاقیامت بدایت کا سرچشمہ ہے۔ چونکہ قر آن کریم کے احکام کی ممل پیروی اس وقت تک ممکن نہیں جب تک اُنھیں رسول کریم صلی اللّه علیہ والہ وسلم کی سنت کی روشنی میں نہ مجھا جائے اس لیے اللّه تعالی نے اپنی اطاعت کے ساتھ اپنے رسول کی اطاعت بھی اُمت پر واجب تھم رائی ہے۔

#### 3- طہارت ویا کیزگی

طہارت انسان کی فطرت میں داخل ہے۔کوئی انسان ایسانہیں ہوگا جوطہارت و پاکیز گی کویسند نہ کرتا ہو۔ بیاور بات ہے کہ غلط ماحول کی وجہ سے بعض افراد میں بیفطری جذبہ مدھم پڑ جاتا ہے اوروہ روحانی پاکیز گی یا جسمانی صفائی وغیرہ کا خیال نہیں رکھتے۔

طبارت پرجس قدراسلام نے زوردیا ہے سی اور مذہب نے اس قدرز ورنہیں دیا۔ حضور صلی الله علیه واله وسلم كافر مان ہے:

اَلطُّهُوْرُ شَطُرُا لَإِيْمَانِ. "يَاكِرْكُ لَفْ ايمان عِ".

اسلام صرف اللّٰہ کی عبادت کے وقت جسم' جگہ اور لباس کے پاک رکھنے پر (ورٹیس ویتا بلکہ ہمہ گیرطہارت اسلام کا متیازی نشان ہے۔ طوارہ کی درج: بل جن اہم قسمین اسلام میں نظر ہتی ہیں

طہارت کی درج ذیل چنداہم قشمیں اسلام میں نظر آتی ہیں۔ 1- طہارتِ فکر 2- طہارتِ اخلاق 3- طہارتِ جسم

4-طهارت الباس 5-طهارت مكان

1- طبارت فكر

طہارتِ فکرے مرادے گندے افکارے پاک ہونا۔ یعنی شرک کفر الحادود ہریت جیسے گندے افکارے پاک ہونا۔ الله تعالیٰ نے

اس فكرى نجاست كى وجه سے مشركوں كوقر آن عزيز مين بحس فرمايا ہے۔ ارشاد بارى تعالى ہے:

إنَّمَا الْمُشُوكُونَ نَجَسٌ (التوبة 28:9) "نقيناً مشركين ناپاك بين"-اسلام غلط خيالات برے افكار اور فاسر تخيلات سے بچنے كالقين كرتا ہے تا كه طہارت فكر حاصل مو-

#### 2- طهارت اخلاق

اس سے مراداخلاق سَیّنے سے اجتناب ہے۔ یعنی ہراس بری عادت کو چھوڑ دینا جس سے لوگ نفرت کر سے ہوں طہارتِ اخلاق کہلاتا ہے۔ جھوٹ غیبت 'حسد' بہتان' چغل خوری' ریا کاری' خودغرضی اورظلم جیسی غلاظتوں سے پاک ہونا طہارتِ اخلاق ہے۔ اسلام نے ان تمام اخلاقی برائیوں اورگندگیوں کو ایک ایک کر کے بیان کیا ہے اوران سے بیخے کا تھم دیا ہے۔

#### 3- طهارت جسم

اسلام نے جسم کی پاکیزگی کوخاص اہمیت دی ہے کیونکہ جسم کی صفائی سے روح کومسرت حاصل ہوتی میے اور انسان اور حیوان میں فرق قائم ہوتا ہے۔اسلام میں اللّٰہ کی عبادت ہر عاقل بالخ انسان پرفرض ہے۔ چونکہ اللّٰہ کی ذات سب سے پاک ہے اس لیے اس کی عبادت کے وقت ہرقتم کی نجاست سے جسم کا پاک ہونا اشد ضروری قرار دیا گیا ہے اور وضوکونماز کی شرط ہنادیا گیا ہے۔

وضو کے ارکان وسنن پراگرنظر ڈالیس تو معلوم ہوتا ہے کہ طہارت کا کس قدر بہترین طریقہ اسلام کے رائج کیا ہے۔وضو سے جہال جسم کی ظاہری غلاظت دور ہوتی ہے وہاں روحانی طور پرایک مسرت بھی حاصل ہوتی ہے۔

جن چیزوں سے وضوٹوٹ جاتا ہے'ان پرغور کیا جائے تواندازہ ہوتا ہے کہ کس قدرچھوٹی سے چھوٹی نجاست جس کا ظاہری اثر بھی جسم پر نہ ہو' وضوکوتوڑ دیتی ہے اورا کیے مسلمان کواز سرنونماز کی خاطر وضوکر ناپڑتا ہے۔

پھر جب غسل کے مسائل پرنظر ڈالیں تو اسلام کافلسفۂ طہارت اور کھل کرسامنے آجا تاہے۔ ہروہ صورت جس میں انسانی روح نفرت اور تنگی محسوس کرتی ہے ٔ اسلام میں غسل کو واجب پاسنت بنادیتی ہے اور غسل کر کے انسان روحانی فرحت محسوس کرتا ہے اور اس کی ڈبنی پریشانی اور تنگی ختم ہوجاتی ہے۔

پانی نہ ملنے کی صورت میں وضوا ورخسل کی جگہ تیم کورکھا گیا ہے تاکہ پانی کی جگہ مٹی سے ایک گونہ طہارت حاصل کر کے اطمینان حاصل کیا جائے اور اپنے آپ کواس قابل بنایا جائے کہ خدائے پاک کی عبادت کی جائے یا اور کا موں میں پاک ہوکر حصد لیا جاسکے۔ معلوم ہوا کہ اسلام میں طہارت جسم کو بہت اہمیت حاصل ہے۔

#### 4- طہارتِلیاس

یعنی لباس کا ہرتیم کی غلاظت سے پاک ہونا۔ نماز کی صورت میں جس طہارت کو مدنظر رکھا جاتا ہے وہ صفائی سے بھی بلند پاکیزگ ہے۔ الله تعالیٰ کاارشاد ہے:

#### وَثِيَا بَكَ فَطَهِّرُ0 لاص (المدثر 4:74) "الحِ كَيْرُ عِ إِكْرَ كَيْنَ -

اسلام میں نجاست کی مختلف اقسام بیان کر کے انسان کو ہرتتم کی نجاست کے متعلق احکام بتادیئے گئے ہیں جوفقہ کی کتابوں میں تفصیل سے درج ہیں۔

نماز اواکرتے وقت جہاں جسم کا پاک ہونا یعنی باوضو ہونا ضروری ہے وہاں لباس کا پاک ہونا بھی اسی طرح شرط ہے۔ نماز کے علاوہ بھی لباس کی صفائی اور پاکیزگی پرزورویا گیاہے اور حضور کا فرمان اَلنَّظَافَةُ مِنَ الْإِیْمَانِ اس پرگواہ ہے۔

آ نحضور صلی الله علیہ والہ وسلم کو صفائی اور پاکیزگی انتہائی پیندتھی ۔ مسواک کر نااورخوشبولگا نا آپ کے مقدس معمولات میں سے تھا۔ ابس اگر چیسادہ اور پیوند دار ہوتا تھا مگر صاف ستھرااور پاک ضرور ہوتا تھا۔ آپ اپنے محابہ کو بھی پاک اور صاف لباس پہننے کی تلقین فرمایا کرتے تھے۔

ایک دن ایک صحابی خراب کیڑے پہنے ہوئے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ نے ان کا گندالباس دیکھ کران سے پوچھا: کیا مسمیس رَبّ تعالیٰ نے بچھا مال دیا ہے۔ انھوں نے جواب دیا: ہاں!الله نے بہت بچھ عطافر مایا ہے۔ آپ نے فر مایا: الله تعالیٰ خوش ہوتا ہے کہ اپنے بندے پراپی دی ہوئی نعمت کا اثر دیکھے۔ جب الله تعالیٰ نے تم پرفضل کیا ہے تواجھے کیڑے بہن لیا کروتا کہ الله کی دی ہوئی نعمت کا اظہار ہوجائے۔

#### 5- طہارت مکان

یہ ایک وسیع مفہوم رکھتا ہے۔ اس سے اولاً تو بیمراد ہے کہ جس جگہ ایک مسلمان نمازادا کررہا ہے وہ جگہ ہرفتم کی غلاظت سے پاک ہو۔

بہتر یہے کہ مبحد ہو۔ اگر مبحد کے علاوہ کسی اور جگہ نماز پڑھ رہا ہوتو اس جگہ کے پاک ہونے کا یقین کر لے اور پھر اللّٰہ کی نمازادا کرے۔

دوسرے نمبر پر طہارتِ مکان سے مراداس جگہ کا پاک ہونا ہے جہاں انسان رہ رہا ہے' یعنی گھر کی صفائی' محلّہ کی صفائی وغیرہ ہے۔

تیسرے نمبر پر جس دفتر' کا رخانۂ سکول یا کا لج میں انسان کا م کرتا ہے یا پڑھتا ہے' اس کی صفائی کا خیال رکھے۔

چوتھے نمبر پر جس گاؤں یا جس شہر میں انسان رہائش پذیر ہے اسے پاک صاف رکھنے کی کوشش کرے۔

پانچویں نمبر پر وہ ملک جس کا انسان باشندہ ہے اس کی صفائی میں ہر ممکن تعاون کرے۔

حدیثہ سے بر براہ ملک جس کا انسان باشندہ ہے اس کی صفائی میں ہر ممکن تعاون کرے۔

حدیثہ سے برائی کے جاد دین ان سے میں جارہ کا دیں سے بیارہ علی میں میں انسان باشندہ ہے اس کی صفائی میں ہر ممکن تعاون کرے۔

حدیثہ سے برائی کے حقی میں اس کے حقی میں انسان باشندہ ہے اس کی صفائی میں بیارہ علی ہوئی کی دیں۔ میں میں میں میں انسان باشندہ ہے اس کی صفائی میں بیارہ میں میں انسان باشندہ ہے اس کی صفائی میں بیان کیا دائی دیا ہے کہ میاں اس کی دیا ہے۔

چھے نمبر پر پوری کا نئات کو جوتمام انسانوں کے رہنے کا مکان ہے اپنے کسی عمل سے غلیظ اور تا پاک نہ کرے اور ہرقتم کی طہارت کا اہتمام کرتے ہوئے زندگی گزارے۔ یعنی طہارت فکر طہارت اخلاق طہارت جسم طہارت لباس اور طہارت مکان کے تقاضوں کو پورا کرے۔ اللّٰہ نے ایسے لوگوں کے لیے فرمایا ہے:

> إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ٥ (البقره 222:2) ترجمه: بشك الله توبركر ن والول اور برسم كي طهارت كالهمّام كرنے والول كو پسند كرما ہے'۔

#### 4- علم كى ترغيب

انسان سرتاج کا کنات اورز مین پرخداکی بہترین مخلوق ہے۔ وہ باقی مخلوقات سے سرف اس لیے افضل واشرف ہے کہ اللّه تعالیٰ نے
اسے عقل سے نوازا ہے اور سب سے زیادہ علم ویا ہے۔ اس علم کی بنا پر ہی فرشتوں کو حضرت آدم علیہ السلام کے آگے جھکنا پڑا اور اس کے
ذریعے ساری کا کنات انسان کے لیے مطبع وسیح ہوکررہ گئی ہے۔ نبی کریم پرسب سے پہلے جو وی نازل ہوئی اس میں اللّه تعالیٰ نے سب سے
برا حسان یبی جمایا ہے کہ اس نے انسان کو قلم کے ذریعے بہت سارے علوم وفنون کی تعلیم دی فرمایا:

إِقُرَا بِالسِّمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ أَ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ إِقُرَا وَ رَبُّكَ الْآكُومُ أَ

الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعْلَمُ ۗ (العلق 96 : 1-5)

تر جمہ: اپنے پروردگار کے نام سے پڑھ جس نے پیدا کیا۔ جس نے انسان کولوٹھڑے سے پیدا کیا 'پڑھاور تیرا پروردگار کریم وہ ہے جس نے قلم کے ذریعے علم سکھایا۔انسان کووہ علم سکھایا جووہ نہیں جانتا تھا۔

دُنیا میں جوانسان نورایمان سے منور ہوکرا پی فکری اور علمی قو توں سے کام لیتے ہیں'ان کے ساتھ اللّٰہ تعالیٰ کابیوعدہ ہے کہ انھیں دنیوی ترتی اوراُ خروی کامیابی سے ہمکنار کرےگا۔ارشاد خداوندی ہے:

يرُفَعِ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا مِنْكُمُ لا وَالَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجِتٍ (المجادلة -11:58)

ترجمہ: اللّٰه تم میں سے ایمان والوں اور علم والوں کے درجات بلندفر ما تا ہے۔ ویسے توسب انسان اللّٰه تعالیٰ کے بندے ہیں مگر جولوگ زیورعلم ہے آ راستہ ہوتے ہیں وہ خدا کے زیادہ محبوب ہوتے ہیں۔خدا کے نز دیک عالم اور جامل بھی بھی برابرنہیں ہو کتے ۔خود اللّٰه تعالیٰ فرما تا ہے:

قُلُ هَلُ يَسُتَوِى الَّذِيْنَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ (الزمر 9:39)

ترجمه: كهدد يحيّ كياعالم اورجابل برابر موسكة بين؟

یمی وجتھی کہ حضور کے ہرمسلمان (مرداورعورت) پرطلب علم کوواجب کیا اورخود بھی علاءی محفل کوعابدوں کی مجلس پرفضیلت دے کرعلم اور تحصیلِ علم کی حوصلہ افز ائی فرمائی۔ایک مرتبہ حضور ممبحد میں تشریف لائے وہاں دو مجلسیں گئی ہوئی تھیں: ایک ذکر کی اور دوسری علم کی۔ آپ نے دونوں کی تعریف کی اور پھرعلم کی مجلس میں بیٹھ کرفرمایا: میں بھی دُنیامیں معلم (سکھانے والا) بنا کر بھیجا گیا ہوں۔

حضورا کرم ہروقت اللّٰہ تعالیٰ ہے اپنے علم میں اضافہ کی وُ عاکرتے تھے اور مسلمانوں کو بھی یہی تعلیم و سے رہے ہیں کہ ہرمسلمان یہ کہے: رَبِّ زِدُنِی عِلْماً (اے میرے رّبّ میرے علم میں اضافہ فرما)

حضرت معاذبن جبل نے حضور صلی اللّٰه علیه واله وسلم سے علم کے بارے میں ایک مفصل حدیث نقل کی ہے ، جس سے علم کی ضرورت اورا فادیت رِ تفصیلی روشنی پڑتی ہے۔ آپ نے فرمایا:

"علم حاصل كرؤالله كي ليعلم حاصل كرنانيكى ب علم كى طلب عبادت ب-اس مين مصروف ربنا الشبيج اور بحث ومباحثه كرناجهاد

ہے۔ علم سمحاؤ توصد قد ہے علم تنہائی کا ساتھی فراخی اور تنگدی میں رہنما علم خواردوست اور بہترین ہم نشین ہے۔ علم جنت کا راستہ بتا تا ہے۔ اللّٰ له تعالیٰ علم ہی کے ذریعے قوموں کوسر بلندی عطافر ما تا ہے۔ لوگ علاء کے نقشِ قدم پر چلتے ہیں۔ وُنیا کی ہر چیزان کے لیے وُعائے مغفرت کرتی ہے کیونکہ علم دلوں کی زندگی ہے اورا ندھوں کے لیے بینائی۔ علم جسم کی توانائی اور قوت ہے۔ علم کے ذریعے انسان فرشتوں کے اعلیٰ درجات تک پہنچتا ہے۔ علم میں غور وخوض کرناروز سے کرابر ہے اوراس میں مشغول رہنا نماز کے برابر ہے۔ علم ہی کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی صحیح اطاعت اور عبادت کی جاتی ہے ملم سے انسان معرف خداوندی حاصل کرسکتا ہے۔ اس کی بدولت کے ذریعے اللہ اوراس کے بندوں کے حقوق اوا کرتا ہے۔ علم ایک پیش رواور رہبر ہے اور کس کا تابع ہے۔ خوش قسمت ہیں وہ لوگ جو انسان اللّٰ له اوراس کے بندوں کے حقوق اوا کرتا ہے۔ علم ایک پیش رواور رہبر ہے اور کس کا تابع ہے۔ خوش قسمت ہیں وہ لوگ جو علم حاصل کرتے ہیں اور برقسمت اس سعاوت سے محروم رہتے ہیں۔''

دُنیا بین علم توبے شار ہیں اور کنی شخص کو بیطافت نہیں کہ ان سب کو حاصل کرلے لیکن ایک مسلمان کے لیے تین قتم کے علوم حاصل کرنا بے حد ضروری ہے۔ اول علم وین اور اس سے بیم را دنہیں کہ مسلمانوں میں ہرایک شخص تمام وینی مسائل کا عالم ہو بلکہ اس سے مراویہ ہے کہ ہر ایک مسلمان کے لیے ضروری ہے خواہ وہ مرد ہویا عورت کہ دین کے ضروری مسائل سے واقف اور اسلام کی خوبیوں سے آگاہ ہو۔

دوم علم طب ہے جس سے مسلمانوں کو واقف ہونا ضروری ہے اورعلم طب سے مرادیہ ہے کہ صحت کے اصول اور قواعد سے واقف ہو۔ حدیث میں آیا ہے:

العِلْمُ عِلْمَانِ، عِلْمُ الْاَدْيَانِ وَعِلْمُ الْاَبْدَانِ (العديث) (العديث) (العديث) (العديث) (العديث) (العديث) (العديث) (العديث) (العديث) (العديث على حقيقت مين دو بين دين كاعلم اورطب كاعلم - "

تیراعلم جس سے واقفیت ہرایک کے لیے ضروری ہے وہ علم ہے جس پر معاش کا دارو ہدار ہے اوراس علم سے ہماری مراد عام ہے خواہ وہ علم متعارف ہو یا کوئی پیشہ یا ہنر ہو کیونکہ وُ نیا ہیں جس قدر پیشے یا ہنر ہیں وہ سب علم ہی ہیں ہیں علم معیشت کا حاصل کر نا اوراس پڑ مل پیرا ہونا ایک اہم اسلامی فرض ہے۔ اس کو نہ جانے یا اس پڑ مل نہ کرنے کے باعث آج مسلمان اقتصادی میدان ہیں پیچے رہ گئے ہیں اوروُ نیا کی دوسری قو ہیں جو ایک مدت اور عرصہ در از تک اہلِ اسلام کے خرمنِ کمالات کی خوشہ چین رہیں ویندوں تی کی اس معراج پر جا پہنچیں کہ اس دوسری قو ہیں جو ایک مدت اور عرصہ در از تک اہلِ اسلام کے خرمنِ کمالات کی خوشہ چین رہیں ویندوں تی کا اس معراج پر جا پہنچیں کہ اس زمانے کے مسلمان اس کا تصور بھی نہیں کر سے ہیں۔ دوسرے ان کے دماغوں میں ایک باطل خیال جما ہوا ہے کہ ہر کسب باعث ہتک اور موجب نگ و عار ہے حالا نکد کلام مجید ہیں کئی جگہ کسب معاش کی شدیدتا کید آئی ہے جی کہ جھیسی ضرور کی اور مذہبی عبادت کے موقع پر انہیا ہیں ایک باطل خیال جا جا گا کا صاف تھم ہے۔ اس کے علاوہ متمام انہیا ہیا ہم برائے اس اس موجود ہا دور نماز جمدادا کرنے کے بعد طلب معاش میں نگل جائے کا صاف تھم ہے۔ اس کے علاوہ تمام انہیا ہم برائی کیا گرائے ہو نہیں ایک موجود ہو نہا کو اس اور تجاری اور تجاری اور تھا میں اور تھا ہوا ہم برائی کیا ہم حضرت ادر ایک کیا تھے۔ واضح رہے کہ کسب معاش اور اس کے اسلام میں ایک برائی ہم برائی کیا گرائے جو نے دائی ہم برائی کیا گرائے دوسرے کہ کسب معاش اور اس کے اسلام میں ایک برائی موجب عارفیس بلک فلاح دارین کا باعث ہے۔

الغرض اسلام دین علم ہے۔اس کے نز دیک انسان کودیگر مخلوقات پرشرف علم ہی ہے حاصل ہےاورعلم ہی کی بنیاد پروہ آئندہ بھی ترقی

کی راہوں پر گامزن ہوگا۔اس لیے وہ اپنے ماننے والوں کو پیتھم دیتا ہے کہ علم کی تلاش میں نکلوادر حکمت کے موتی جہاں کہیں بھی ملیں اُٹھیں حاصل کرو۔ یہی وجہہے کہ مسلمان اپنے وَ ویومروج ہیں علمی لحاظ ہے تمام وُنیا پر فاکق تھے۔

اسلام کادامن حکمت اوردانائی کے موتیوں ہے جراہوا ہے۔ وین اسلام تمام و نیا کے انسانوں کوفکر وعمل کی طرف دعوت دیتا ہے اور ہر شم

کے علوم وفنون کے لیے جمیشہ اس کی آغوش کھلی ہوئی ہے۔ اسلام اصولی طور برتحقیقات اور سائنس کا مخالف نہیں بلکہ جس قدر سائنس کی
ایجادات اورائکشافات میں اضافہ ہوگا اصول اسلام کا اعتراف بڑھتا جائے گا اور توحید کے پرستاروں کی تعداد زیادہ ہوتی جائے گی۔ جس طرح
ماضی میں مسلمانوں نے بینظیر سائنسی کارنا ہے انجام دیئے تھے آج ہمیں چاہیے کہ ان کے نقش قدم پرچل کرکائنات میں اپنامقام پیدا کریں۔
یوایک حقیقت ہے کہ خداوند عالم نے ہمیشہ حکومت اور سلطنت سے اس قوم کونواز اہے جوعلم وعمل میں دوسری اقوام کے مقابلے میں بہتر
سیا کیک حقیقت ہے کہ خداوند عالم نے ہمیشہ حکومت اور سلطنت سے اس قوم کونواز اہے جوعلم وعمل میں دوسری اقوام کے مقابلے میں بہتر
سیا سائل ماوران کی اولاد کو عطام وئی۔
آدم علیہ السلام اوران کی اولاد کو عطام وئی۔

جب ہم تاریخ عالم پرنگاہ ڈالتے ہیں تو یہی اصول کارفر مانظر آتا ہے۔ جب اہل یونان علمی میدان میں فائق تھے تو ان کا سکندرمشرق و مغرب میں اپنی عظمت کا حجن ٹر اگر تا ہے اور دُنیا کی کوئی قوم اس کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔ اسی طرح اہلِ اسلام نے جب اللّٰه کے فرمان پڑھل پیرا ہو کر علمی میدان میں کارہائے نمایاں انجام دیئے اور صرف قر آن کریم اورا حادیث رسول صلی السلّٰه علیه والہ وسلم کو بیجھنے کی خاطر صد ہا در سگاہیں قائم کیس اور اپنی یونیورسٹیوں میں علوم عقل اور فنونِ عملی کو بطور نصاب پڑھایا تو دُنیا کی کوئی قوم ان کا مقابلہ نہ کر سکتی تھی۔ مصر بغدا داور قرطبہ کے تعلیمی ادارے اپنی مثال آپ تھے۔ اہلِ یورپ اپنی جہالت دُور کرنے کے لیے سرز مین اندلس کا رُن تے کرتے تھے۔

پھرایک زمانہ آیا جب مسلمانوں نے علمی میدان میں کام کرنا چھوڑ دیا۔ تحقیق کی جگہ اندھی تقلیداور عمل کی جگہ بڑعلی کو اپنایا تو خدائے اخسیں ہر جگہ ان کا غلام بنادیا جوعلم وعمل میں ان سے فائق تھے۔ کہیں ان پرانگریز مسلط ہو گئے کہیں پر تگالی اور کہیں فرانسیسی استحصال کرنے لگئے کیونکہ دورجدید میں جہاں مسلمانوں نے اپنا کر دارا داکرنا چھوڑ دیا وہاں اہلِ یورپ نے مسلمانوں کی جگہ لے لی اور علمی دُنیا میں جیرت انگیز کارنا ہے اور علم کی بدولت یوری دُنیایر چھا گئے۔

ایک وفت تھاجب بورپ تاریکی میں غرق تھالیکن جب اہل بورپ نے سستی و کا ہلی کوچھوڑ کرمحنت اور کاوش کو اپناوطیرہ بنایا تو خدانے بھی اٹھیں جہالت کی جگھ علم عطاکیا اور کا ئنات کی ظاہری حکومت باوجودان کے کافر ہونے کے ان کے ہاتھ میں دے دی۔

اب ہمیں اگراپنامقام دوبارہ حاصل کرنا ہے توعلمی اورعملی میدان میں آ گے بڑھنا ہوگا۔ ورنیز تی یافتہ اقوام کی غلای اورسامراج سے نجات پانامشکل ہے۔ خدابھی ان کی مدد کرتا ہے جواپی مددآ پ کرتے ہیں۔

#### 5-20

عدل کامعنی: مساوی بدلۂ افراط اور تفریط کے درمیان راستہ اور حق وانصاف ہے۔ عدل کی ضدظلم ہے جس کامعنی ہے: کسی چیر کواس کے مناسب مقام میں ندر کھنا یا بدلد دینے میں کمی بیشی کرنا۔ ہرا چھے اور برے کام کا پورا پورا بدلد دیناعدل کہلاتا ہے اوراس میں کی بیشی کرناظلم ہے۔ عدل وانصاف کے بغیر مثالی معاشرہ قائم نہیں کیا جاسکتا جہاں ظلم' فساد اور بے چینی پیدا کرتا ہے وہاں عدل امن اطمینان اور ترقی کا ضامن ہے۔ عدل ہی پر دُنیا کی ترقی اور خوشحالی کا دارومدار ہے اور دُنیا کی کوئی قوم اس کی ضرورت واہمیت کا انگاز نہیں کر سکتی

دارومدار ہے اور دُنیا کی کوئی قوم اس کی ضرورت واہمیت کا انکار نہیں کرسکتی ۔

اسلامی تعلیمات میں عدل کونمایاں مقام حاصل ہے۔ کیوں نہ ہوائی عدل وانصاف کے فرسے انسان اس زندگی میں جنت کی جھک د کیے سکتا ہے اور مثالی معاشرہ قائم ہوسکتا ہے جو اسلام کے اولین مقاصد میں ہے ہے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ انسانی معاشرے میں افراد کی باہمی سیکتا سے اور مثالی معاشرہ قائم ہوسکتا ہے جو اسلام ہے واسلام کی دادر تی کرے اور عدل و بانصاف کے مطابق فیصلے کرے امن کے قیام کی خاطر انتہائی ضروری ہے۔ چونکہ مقدمات کے سیحے فیصلے تجی شہادت کے بغیر نہیں ہو سکتے اس لیے اسلام جہاں عدل وانصاف کا تھم دیتا ہے وہاں مسیح شہادت دیے کو بھی لازم قرار دیتا ہے۔

عدالتوں میں بےانصافی یا گواہی میں غلط بیانی کے دوسیب ہوتے ہیں یا تو یہ کہم کسی کی رشتہ داری کی بناپر بچی گواہی دینے اور حق کا فیصلہ کرنے کی ہمت نہیں کرتے یاکسی کی عداوت ہمیں غلط بیانی یاظلم اور ناانصافی پر مجبور کرتی ہے۔اللّٰه تعالیٰ نے قرآن کریم میں ان دونوں اسباب کی بناپر غلط بیانی اور بے انصافی کرنے سے منع فرمایا ہے اور عدل کا تھم دیا ہے۔ارشاد باری تعالیٰ ہے:

ترجمہ: اےایمان والو!انصاف پر قائم رہنے والے اللہ ہے لیے گواہی دینے والے بن جاؤ'اگر چدوہ گواہی اپنی ہی ذات یا والدین یارشنہ داروں کے خلاف ہی کیوں نہ ہو۔

(2) وَلَا يَجُوِ مَنَّكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى الَّا تَعُدِلُوُ اطْاعِدِلُوُ الله هُوَ اَقُرَبُ لِلتَّقُولَى وَاتَّقُوا اللهُ طَ (المائده 8:5) رُجمہ: اور تعصیل کی قوم کی عداوت اس بات پر آمادہ نہ کرے کہ انساف نہ کرو۔ انساف کرد۔ انساف کرنا ہی پر ہیزگاری کے زیادہ قریب ہے اور الله سے ڈرو۔

عدالتی نظام کی کامیابی کا دارو مداراگرایک طرف متنی خداتر سی اور پیکر انصاف نج اور قاضی پر ہے تو دوسری طرف پیکر صدق و و فا گواہوں پر بھی ہے۔اس لیے بیہ تنایا گیا ہے کہ کسی شخص کے ساتھ، بغیر کسی بیٹی اورا چھے یابر سے جذبے کے وہ سلوک کرنا چاہیے جس کا وہ دافتی مستحق ہے اور عدل وانصاف کی تراز والی سیجے اور برابر ہونی چاہے کہ بڑی سے بڑی محبت اور شدید سے شدیدعداوت اس کے دونوں پلڑوں میں سے کسی کو جھکا نہ سکے۔

ہمارے سامنے آنخضرت سلی الله علیہ والہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہونا چاہیے۔ آپ نے کا فروں اور شمنوں کے ساتھ بھی انصاف کیا اور بھی ایسانہ بیں ہوا کہ سی ہودی اور نفر انی بھی اپنے مقد مات ایسانہیں ہوا کہ سی کے نفروشرک یا مخالفانہ رویے کی وجہ سے بانصافی کی ہوآپ کے عہد مبارک میں یہودی اور نفرانی بھی اپنے مقد مات کا فیصلہ کرانے کے بان آیا کرتے تھے اور انھیں آپ کے عدل پر پورا پورا اعتاد تھا۔ ایک بارایک یہودی اور ایک انصاری مسلمان کا تنازے حضور کے بان پیش ہوا۔ آپ نے فیصلہ یہودی کے حق میں دیا اور بینہ دیکھا کہ دوسری طرف ایک مسلمان ہے بلکہ حق و

انساف کے ساتھ فیصلہ فرمایا۔ کسی بڑے ہے بڑے صحابی گوآ پ کے ہاں سفارش یا کسی فریق کے بارے میں پچھ عرض کرنے کی جرأت نہ ہوتی تھی۔

ایک بارایک قریشی خانون چوری کے الزام میں پکڑی گئے۔ اس کا قبیلہ چاہتا تھا کہا ہے ہاتھ کا لئے کی سزانہ لئے۔ انھوں نے حضرت اسامہ بن زیدرضی اللّه عنھما کو حضور کی خدمت میں سفار ثی بنا کر بھیجا کہ سزامیں کچھڑی فربائی جائے ۔ آپ کا چرہ مبارک سرخ ہو گیا اور فر مایا: پہلی قو میں اس لیے بناہ ہو کیں کہ جب کوئی غریب جرم کرتا تھا تواسے قانون کے مطابق سزادی جاتی تھی اور جب کوئی بااثر آ دمی جرم کا ارتکاب کرتا تھا تواس کی خاطر قانون کی تاویلیں کر کے اسے بچایا جاتا تھا۔ آپ نے اس عورت کوشر عی قانون کے مطابق سزادی ۔ اسلامی قانون کی ناوی سے قانون کی ناوی سے قانون کے مطابق سزادی ۔ اسلامی قانون سے قانون کی ناوی سے بالا تی حاصل ہے ۔ حضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم نے اپنے آپ کو بھی قانون سے بالا تر بھی نہیں سمجھا۔ حضر سے دیکھا ہے۔ جب آپ کا کہ بیالتر کے بھی سے کوئی بدلہ لینا ہے' لے بیس حاضر ہوں ۔ بہی وجہ تھی کہ جب حضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم نے اپنے آپ کوقانون کے سامنے کہ جب حضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم نے اپنے آپ کوقانون کے سامنے کہ جب حضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم نے اپنے آپ کوقانون کے سامنے کہ جب حضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم نے خوانون کے بالا تر نہ سمجھا تو مسلمانوں کا ہر حاکم یا خلیفہ اپنے آپ کوقانون کے سامنے اس طرح جوابہ و سمجھتا تھا جس طرح ایک ادنی خادم۔

خلفائے راشدین نے اپنے دور میں عدل وانصاف کی مثالیں قائم کی ہیں اور حضور کے نقش قدم پر چل کر انصاف کاحق ادا کیا ہے۔
حضرت عمر اور حضرت علی مرتضی کا انصاف تو مثل بن گیا تھا۔ ایک بار حضرت علی مرتضی ایک مقد سے کے سلسلے میں قاضی کی عدالت میں بطور
فرایق پیش ہوئے۔ قاضی نے آپ کو ابوتر اب کہہ کر پکارا۔ آپ نے فر مایا بتم نے مجھے کنست سے کیوں پکارا ہے جو عزت کی علامت ہے؟ میم
نے بے انصافی کی ہے۔ اتن می بات کو بھی حضرت علی مرتضی نے قانونی مساوات کے خلاف سمجھا اور قاضی کو کمل مساوات برسے کی نصیحت
کی حضرت عمر نے اپنے بیٹے کوشر عی سزادے کرعدل وانصاف کا بول بالا کیا۔ آپ نے عہد میں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دھے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دور نے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان قانون کی دور نے نہیں بڑے سے بڑا گورنراور بااثر انسان تا نوب کو سے نوب کی سکتا تھا۔

حضورا كرم صلى الله عليه والهوسلم في قاضيو اورجول ك ليايك ضابطة اخلاق دياب جس كے چندا بهم أصول بير بين -

1- مدّ عی اور مدّ عاعلیہ کے بیانات بن کرفیصلہ دیا جائے کسی ایک فریق کے بیان پراعتاد کرکے بیک طرفہ کارروائی نہ کی جائے ۔ حضور ؓ نے حضور ؓ نے حضور ؓ نے حضور ﷺ وقت وصیت فرمائی:

فَاذَا جَلَسَ بَيْنَ يَدَيُكَ الْحَصْمَانِ فَلاَ تَقْضِ حَتَى تَسُمَعَ كُلامَ الْآخَوِ كَمَا سَمِعْتَ كَلامَ الْآوَلِ. ترجمه: جب تيرے سامنے دوفريقِ مقدمه بيشے جائيں تواس وقت تک فيصله ندستا جب تک دوسرے فريق كا بيان اس طرح ندى لے جس طرح پہلے كاستا۔

2- قانون لوگوں کی نیتوں اور اندرونی باتوں پرمواخذہ نہیں کرتا۔ اس لیے قاضی کو جاہیے کہ ظاہری شہادت اور ثبوت کے مطابق فیصلہ کر میں خوت اور گواہوں کی شہادت کے مطابق فیصلہ فر ما یا کرتے مطابق کے مطابق فیصلہ فر ما یا کرتے سے میں خوت اور گواہوں کی شہادت کے مطابق فیصلہ فر ما یا کرتے سے میں تھے۔ آپ کا فر مان ہے:

أُمِرُتُ أَنُ آحُكُمَ بِالظَّاهِرِ، وَاللَّهُ يَتَوَلَّى السَّرَائِرَ.

ترجمہ: مجھے علم دیا گیا ہے کہ ظاہر کے مطابق فیصلہ کروں اور الله ولوں کے بھیدوں کا مالک ہے۔

3- عدالتی کارروائی کے کسی مرحلے پر قاضی کو کسی ایک فریق کی طرف جھاؤ کی قطعاً اجازت نہیں۔قاضی کو چاہیے کہ وہ دیکھنے اور بات کرنے میں بھی فریقین کے درمیان مکمل مساوات برتے حضور صلی اللّه علیہ والہ دیکم نے فرمایا:

سَوِّبَيْنَ الْخَصْمَيْنِ فِي لَحُظِكَ وَلَفُظِكَ.

ترجمہ: نگاہ اور کلام میں بھی فریقین کے مابین مساوات قائم رکھے۔

4- مقدمہ میں منصفانہ فیصلے پر پہنچنے کے لیے قاضی کو ہرفتم کے دہنی کھچاؤیا غیظ وغضب ہے آزاد ہونا چاہیے۔بصورت ویگر قاضی ذاتی جذبات سے مغلوب ہوکر مجرم کواس کے جرم کی مقدار سے ہڑھ کر سزادے بیٹھے گا اور انصاف نہ کر سکے گا۔حضور کے تئیب فرمائی۔ کلا یَقُضِ الْقَاضِی بَیْنَ الْلِاثُنینُ وَهُوَ غَضَبَانُ.

ترجمه غصه کی حالت میں قاضی فریقین کے درمیان فیصلہ ندگرے۔

5- مجرم کوثبوت جرم پرسزادی جائے۔اگراس کے خلاف شہادتیں گمزور ہوں جس ساس کا جرم مشتبہ ہوجائے تو اسے شک کا فائدہ دیا جائے۔اس سلسلے میں اسلام کا اصول ہیہے:

إِنَّ ٱلْإِمَامَ أَنُ يُخْطِئَى فِي الْعَفُو خَيْرٌ مِّنُ أَنُ يُخْطِئَى فِي الْعُقُوبَةِ.

ترجمہ: بے شک امام یا قاضی کاکسی کومعاف کرنے میں غلطی کرنا بہتر ہے اس سے کدوہ کسی کوسز اوینے میں غلطی کرے۔

6- جبوت مری کے ذمے ہے اور بصورت عدم شہادت مُدّ عاعلیہ سے اپنی بے گناہی کی متم لی جائے۔ آپ کا فرمان ہے:

البَيِّنَةُ عَلَى الْمُدَّعِيُ وَالْيَمِينُ عَلَى مِنْ اَنْكُرِ.

ترجمہ: شہادت اور ثبوت مدی کے ذمے ہے اور تسم مدّ عاعلیہ پر ہوگ۔

7 فیصلہ کرنے سے پہلے دیکے لیاجائے کہ اگر مقد ہے کاعل قرآن و سُنت میں موجود ہے تو اس کے مطابق فیصلہ دیا جائے ورنہ قرآن و سُنت میں موجود ہے تو اس کے مطابق فیصلہ دیا جائے ورنہ قرآن و سُنت میں اس کے مشابہ فیصلے سامنے رکھ کر قیاس کر لیا جائے ۔ ایسی صورت میں جبکہ کسی مقد مے کا صرت فیصلہ قرآن وحدیث میں نہ مانا ہوئو قاضی کو قیاس کر کے اپنی رائے پر انصاف کے ساتھ فیصلہ کرنے کی اجازت ہے۔ آپ نے حضرت معاذ کے جو اس دیا۔ قرآن کے احکام کے مطابق ۔ آپ نے فرمایا: اگر قرآن سے بوچھا کہ مقد مات کا فیصلہ کہو گئے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا۔ فیم رائے کی سُنت کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ آپ نے پھر بوچھا: اگر وہاں بھی تھم موجود نہ ہوتو پھر کیا کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا: پی رائے پر فیصلہ کروں گا۔ آپ گا۔ آپ نے پھر بوچھا: اگر وہاں بھی تھم موجود نہ ہوتو پھر کیا کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا: اپنی رائے پر فیصلہ کروں گا۔ آپ گا۔ آپ نے پھر بوچھا: اگر وہاں بھی تھم موجود نہ ہوتو پھر کیا کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا: اپنی رائے پر فیصلہ کروں گا۔ آپ

نے حصرت معاذ کے اس طرز کو پیندفر مایا۔ یہی طریقد بعد کے تمام قاضوں کے لیے نموند بن گیا۔

جہاد عربی کالفظ ہے۔اس کالغوی معنی ہے: کسی کام کے لیے کوشش کرنا۔اصطلاح شریعت میں الله کے دین کابول بالا کرنے اور وشمنانِ دین کامقابلہ کرنے کے لیے ہرمکن کوشش کرنے اور جان ومال کی قربانی دینے کانام جہاد ہے۔

جہاد کی تین صورتیں ہیں: ایک دشمنان دین کے مقابلے میں جہاد دوسرا شیطانی خیالات کے مقابلے میں جہاد اور تیسرانفس کی غلط خواہشات کورو کئے میں جہاد مطلب بیدنکلا کہ جو چیز بھی الله کی راہ پر چلنے سے روکے اس کا پوری قوت سے مقابلہ کرنا جہاد کہلاتا ہے۔

وہ سات وروسے میں بھاراور مشرکین سے جنگ کرنا اور جان کی بازی لگا کراسلام کی سر بلندی کے لیےکوشش کرنا جہاد کی آخری منزل ہے۔ قرآن حکیم میں جہاد کی اس مشم کوفت ل فیٹی سَبِیْلِ اللّٰه کہا گیا ہے۔اللّٰه کی راہ میں لڑنا جہاد کی قسموں میں سے ایک قسم ہے چونکدا یک مسلمان جنگ کی صورت میں اپنی جان بھی اللّٰه کے دین کی خاطر قربان کردیتا ہے۔اس لیے ایسے مجاہد کا مقام دوسروں سے بہت بلند ہوجا تا ہے اور اگر وہ میدانِ جنگ میں شہید ہوجائے تو خدا اسے مردہ کہ کر پکارنا گوارا بھی نہیں کرتا 'بلکددائی زندگی سے نواز تا ہے۔

#### جهاد کی اہمیت

جہاد بظاہر اسلام کے پانچ بنیادی ارکان میں شامل نہیں ہے لیکن حقیقتا ان سب کی روح جہاد ہے۔ ارکان رکن کی جمع ہے اور رکن عربی بیں ستون کو کہتے ہیں۔ کلمہ نماز زکو ق روز ہ اور حج اسلام کے ارکان ہیں جن پر اسلامی عمارت کھڑی ہوتی ہے۔ جہاد اس عمارت کی حجت اور اس کی حفاظت کے لیے وُ ھال ہے۔ اگر جہاد نہ ہوتو نہ دین باقی رہتا ہے اور نہ دین کے ارکان۔ اس لیے جہال دیگر عباد ات کے لیے اوقات اور حدود مقرر ہیں وہاں جہاد کے لیے کوئی خاص وقت یا حدمقر رنہیں ہے۔ پوری زندگی میں اسلام کی سربلندی کی خاطر جان و مال کی قربانی دین کے مطابق دشمنانِ دین کے مقابلے کے لیے تیاری کرنا جہاد ہے۔

#### فضيلت جهاد

قرآن وحدیث میں مجاہدین کی فضیلتیں بیان ہوئی ہیں اور رسول کر بی صلی الله علیہ والہ وسلم نے مؤتن ہونے کے لیے بیشرط لگائی ہے کہ:
مؤتن وہ ہے جس نے جہاد کیا ہویا اس کے دل میں جہاد یعنی قبال فی سبیل الله کی تمنا موجود ہو۔ آپ نے نفر مایا:
''جس شخص نے نہ بھی جہاد میں شرکت کی اور نہ اس کے دل میں جہاد کا شوق پیدا ہوا اور وہ اس حالت میں مرگیا تو وہ نفاق کی موت مرا۔''
آپ سے بوچھا گیا: سب سے افضل انسان کون ہے؟ آپ نے فر مایا:''وہ مؤتن جوا پی جان و مال سے جہاد کرتا ہے''۔
ایک اور مقام پر فر مایا:

"جہاد میں تمھاری شرکت اینے اہل وعیال میں رہ کرساٹھ سال کی عبادت سے افضل ہے"۔ قرآن حکیم میں ہے:

'' جولوگ الله کی راه میں جہاد کرتے ہوئے مارے گئے' آخیں مردہ نہ کہو۔وہ زندہ ہیں مگرتم ان کی زندگی کاشعور نہیں رکھتے'' جهاد کی دوسمیں ہیں: جهاد بالنفس اور جهاد بالمال۔ (البقرة 2:154)-

#### جهاد بالنفس

یعنی جان سے جہاد کرنا۔ جان سے جہاد کرنے والوں کو دوشم کے حالات پیش آتے ہیں: ایک وقت ایسا ہوتا ہے جب آٹھیں راہ حق میں اپنی جان پر مختلف قتم کی تکالیف برداشت کرنی پڑتی ہیں۔وہ دشمنوں کے مقابلے میں کمزور ہوتے ہیں اور دشمن ان کوراہ حق سے ہٹانے کی غاطرطرح طرح کی آ زمائشوں میں ڈالتے ہیں گروہ سب کھے برداشت کرتے ہوئے اپنامشن جاری رکھتے ہیں۔ وُنیا کی کوئی طاقت اٹھیں راہ حق نے نہیں ہٹا سکتی اور حق کی خاطروہ ہوتتم کی تکالیف پرداشت کرے اللّٰه کی رضا حاصل کرتے ہیں۔

دوسری قتم کے حالات انھیں اس وقت پیش آتے ہیں جب ان میں وشمن کا مقابلہ کرنے کی طاقت موجود ہوتی ہے اور دشمن انھیں صفحہ جستی ہے مٹانے کی کوشش کرتے ہوئے میدانِ جنگ کے سواکوئی اور صورت باتی نہیں چھوڑتا۔ ایسی صورت میں تھیں جان کی بازی لگا کر الله کے دین اوراپی حفاظت کرناضروری ہوجاتا ہے۔ایسے ہی حالات میں جنگ کی اجازت ہوتی ہے اورایسے ہی حالات میں سرحدول پرایک رات گزارنا ہزاروں نمازوں اورروزوں ہے افضل ہوتا ہے اور حق کی حمایت میں تکوارا ٹھانا اور مخالفین کو طاقت کے ذریعے ان کے عزائم سے رو کناضروری ہے۔

#### جهادبالمال

جہاد بالنفس کے بعد جہاد بالمال کا درجہ ہے۔ وُنیا کا کوئی کام پینے کے بغیر نہیں ہوتا۔ اسلام جس کامشن تمام کا کنات میں اللّٰه کا نام بلند کرنا اورامن قائم كرنا ب جانى اور مالى قربانى كے بغير كيا چال سكتا بي؟ صحاب كرام نے جہاں جہاد بالنفس كے سلسلے ميں ب مثال روايات قائم كى ہیں وہاں جہاد بالمال کا بھی حق ادا کیا ہے۔ اللّٰہ کے دین کی خاطر گھریار چھوڑ نااور جنگ کی تیاری کے وقت گھر کا تمام مال نصف مال یا خاصا حصہ الله كى راہ ميں پيش كردينا حضور كے صحابداورالل بيت كے حصے ميں آيا ہے۔

#### جهادلینی قال فی سبیل الله کی اجازت

درج ذیل صورتوں میں ہے کسی ایک کی موجود گی میں اعلانِ جنگ کی اجازت ہے۔

- 1- وشمن اسلامی ملک برجمله آور ہو۔
- 2- وشمن اپنے ملک میں اہلِ اسلام کوظلم وستم کا نشانہ بنائے اور دین پرپابندیاں عائد کرے۔ 2- وتمن اپنے ملک من بِ علاق کرے۔ عثمن مسلمانوں کو بے گناہ آل کرے۔ عثمن مسلمانوں کو بے گناہ آل کرے۔ 69

4- وشمن شكت عهد كامرتكب بواورغذ ارى كرب\_

5- فسادى اورخطرناك وثمن كي طرف سے حملے كا خطرہ ہو\_

جب اعلانِ جنگ ہوجائے تو ہرمسلمان مردعاقل بالغ پر جونتان اور بہارند ہوئجنگ میں شریک ہونا واجب ہوجاتا ہے۔ بیامیر الموشین کا کام ہے کہ جے چاہے میدان جنگ سے بھاگ نکانا کام ہے کہ جے چاہے میدان جنگ سے بھاگ نکانا نفاق کی علامت ہے اور اس قتم کی ترکت مومن کی شان کے خلاف ہے جواپنا مال وجان اللّه کے ہاتھ جنت کے بدلے میں فروخت کر چکا ہے۔

#### مسلمان کے لیے حربی لائحمل

#### جنگ سے پہلے

اسلام امن کاعلمبردار ہے اور بلاوجہ کسی سے جنگ کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔ گر دشمنانِ اسلام اپنی حرکت سے بازنہیں آت اور سلمانوں کواپنی حفاظت اور دین کی تبلیخ کی خاطر جنگ کے بغیر چارہ نہیں رہتا۔ اس لیے اسلام میں جنگ ہے قبل اپنے آپ کو دشن کے مقابلے کے لیے تیار رکھنا اور حتی المقدور سامانِ جنگ جمع کرنا ضروری قرار دیا گیا ہے۔ رَبّ تعالیٰ کا فرمان ہے:

''اوران (کافروں) کے لیے تیار کھو جو توت تم ہے بن پڑے اور جینے کھوڑے تم یا ندھ سکوکہ اس ہے تم الله کے دشمن اورا پنے دشمن کے دل میں رعب بٹھا و اور اِن کے سوائی کھاوروں کے دلوں میں جنھیں تم نہیں جانے الله بی جانتا ہے۔ (افغال: 60:8)

اس فرمان سے جنگی تیاری کا تھم واضح طور پر ثابت ہوتا ہے۔ فتح ونصرت الله کے ہاتھ میں ہے گر حب طاقت اسلامی ریاست کے لیے جنگ کی تیاری اور اسلحہ وغیرہ کی فراہمی ضروری ہے اور اس میں سستی جہاں الله کی نافرمانی ہے وہاں اپنی تباہی کا باعث بھی ہے۔

#### دوران جنگ مجاہدوں کے لیےدستورالعمل

دَوران جنگ مسلمانوں کی کامرانی کے لیے قرآن کریم کی سورہ انفال (آیات نمبر 45 تا47) میں چندر ہنمااصول بیان ہوئے ہیں جن کامفہوم پیش کیاجا تا ہے۔

اے ایمان والو! جب مسمیں کسی جماعت سے جنگ کرنے کا انفاق ہو (تو درج ذیل آ واب کا خیال رکھو): ایک یہ کہ ثابت قدم رہؤ دوسرا میکہ اللّٰه کا خوب کثرت سے ذکر کرؤ اُمید ہے تم کا میاب ہوجاؤ کے ۔ تیسرااللّٰه اوراً س کے رسول کی اطاعت کرو۔ چوتھا' آپس میں مت جھٹڑ و کہ اس سے تم کم ہمت ہوجاؤ گے اور تمھاری ہواا کھڑ جائے گی۔ پانچوال صبر کرو بے شک اللّٰه صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ چھٹا'ان کا فروں کی طرح نہ ہوجوا ہے گھروں سے اتراتے ہوئے اورلوگوں کوا پی شان دکھاتے ہوئے اور اللّٰہ کے راستے سے روکتے ہوئے نکلے۔ اللّٰہ تعالیٰ ان کے اعمال کوا حاطہ میں لیے ہوئے ہے۔

ان آیات میں درج ذیل با تیں مسلمانوں کواپنانے کا تھم دیا گیا:

1- ابت قدى

2- كثرتة ذكرالهي

3- اطاعت خدااوراطاعت رسول صلى الله عليه والهوسلم

- نزاع اورانتلافات سے اجتناب OOKS - P

6- تكبر غروراورريا كارى وغيره سے اجتناب

ا كرمسلمان المله كورين كي خاطر مندرجه بالابدايات كوسا من ركة كرميدان عمل مين آسمين تو كامراني يقيني باوردُنيا كي كوئي طاقت مسلمانوں کو فکست نہیں دیے تی۔

# 7-اكلِ حَلال

الله تعالى نے انسان كى خاطران كت تعتيں بيداكيں اورزيين وآسان كى ہر چيزكوانسان كى نشوونماكى خاطر مخركرديا چونكه انسان كى ضرورتیں بہت زیادہ ہیں اس لیے الله تعالی نے ہرضرورت کو پورا کرنے کے لیے کثیر تعداد میں اشیاء پیدا کیں اور انسان کواعتیار دیا کہ جائز طریقے سے ان چیزوں کو استعال میں لا کراپنی روزی حاصل کرے۔ آب تعالی کا ارشاد ہے:

وَلَقَدُ مَكَّنَّكُمُ فِي الْأَرْضِ وَجَعَلُنَا لَكُمُ فِيهَا مَعَايشٌ طَقَلِيلًا مَا تَشُكُرُونَ ٥ (الاعراف 10:7) ترجمہ: اور بے شک ہم نے مصیل زمین میں بسایا اور اس میں تمھارے لیے روزی کا سامان پیدا کیا تم بہت ہی کم شکر کرتے ہو'۔

الله تعالی نے ویسے تو ہر چیز انسان کی خاطر پیدا کی گر ہر چیز کامحل استعال اور طریقت استعال بھی بذر بعد انبیا علیم السلام بتایا۔ یوں انسان کو پایند کرویا کہ کھانے کی چیزوں میں سے حلال چیزیں کھائے۔ کا نئات میں انسانی خوراک کے لیے بظاہر پرندے خاریائے اور درندے نظر آتے ہیں۔ان کا گوشت و ودھاور چربی وغیرہ انسان استعال میں لاسکتا ہے مگر الله تعالی نے بعض جانوروں کا گوشت وغیرہ انسان کی جسمانی' روحانی اوراخلاقی نشوونما کومدنظرر کھتے ہوئے اس پرحرام کردیا۔اس سلسلے میں خنزیز کتا' گدھا' شکار کرنے والے پرندے اورتمام درندے وغیرہ انسان کے لیے حرام کھبرے۔

اكلِ حلال جس براسلام زورديتا ہے اور جس كے ليے حضورا كرم صلى الله عليه واله وسلم كافر مان ہے:

" حلال روزى كى تلاش عبادت كے بعددوسرافرض ہے"۔

اس کا مطلب ینبیں کہ جن چیزوں کواللّٰہ نے انسان کے لیے حلال کیا ہے اُنھیں جس طریقے سے جاہے حاصل کر کے استعال میں لائے جیسے بعض چیزیں اصلاً حرام ہیں اس طرح حلال چیزیں بھی اگر ناجائز ذرائع سے حاصل کی جائیں تو حرام بن جاتی ہیں۔انسان کو چا ہے کہ روزی کمانے کا وہ ذریعہ اختیار کرے جے الله تعالی نے جائز اور حلال رکھا ہو کیونکہ ناجائز ذرائع کا استعال انسانی معاشرے میں فتنه ونساو پيداكرتا ب-الله تعالى فرمات مين

وصلى ولا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيْطِنِ اللَّهِ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ٥ يَّايَّهُا النَّاسُ كُلُوُا مِمَّا فِي الْارْضِ حَلَلًا طَيِّبًا ترجمہ: اے لوگو! جو کچھز مین میں حلال پاکیزہ ہے کھاؤ اور شیطان کے قدم بہ قدم مت چلؤ یقیناً وہ تمھارا صرح دیمن ہے۔ (البقوہ 168:2) ای سورہ بقرہ کی آیت 172 میں اللّٰه تعالی مومنوں کو خطاب فرماتے ہیں:

"اے ایمان والو! ہماری دی ہوئی یا کیزہ چیزیں کھاؤاور الله کاشکرادا کرؤاگرتم اس کی عبادت کرتے ہو"۔

ان آیات سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ حلال اور پاکیز ہرزق کی تلاش اوراس کا استعمال انسان پرلازم ہے اور اہلِ ایمان کے لیے جوالملّ کی اطاعت کا دعویٰ کرتے ہیں حرام اور نا جائز ذرائع سے کمائی ہوئی روزی کسی صورت میں حلال نہیں۔

# رزق كمانے كے جائز ذرائع

### :153 -1

انسان اپنے ابتدائی دور میں شکار کے ذریعے کھانے کی ضرورت کو پورا کرتا تھا۔ جنگل کے پرندوں اور جانوروں جن کا گوشت اللّه نے انسان کے لیے حلال کیا ہے کا شکار کرنا اور اپنی ضرورت کو پورا کرنا اب بھی ایک جائز ذریعہ ہے۔ شکار کے ذریعے جو حلال جانور یا پرندے انسان کے خفے میں لاتا ہے اس میں اس کی محنت کو دخل ہوتا ہے۔ اس لیے جب کوئی شخص الیی چیز جونوع انسانی کی خاطر بنائی گئی ہوا پئی ذاتی محنت اور کوشش سے اپنے قبضے میں لاتا ہے تو وہ اس کی ملکیت بن جاتی ہے اور اس کا استعال اس کے لیے جائز ہوجاتا ہے بشر طبکہ اس کے ملک سے معاشر کے کونقصان مذہو۔ ایسے حالات میں انسان کو دوسروں کی ضرورت کا بھی خیال رکھنا چا ہے اور اس کی ضرورت کے لیے کافی ہو۔ لا کے جس قدر اس کی ضرورت کے لیے کافی ہو۔

### 2- زراعت:

انسان زراعت کے ذریعے بھی روزی کما تا ہے۔اپنی زمین پرمحنت کر کے جو پچھوہ حاصل کرتا ہے اس میں عُشر وغیرہ نکال کر ہاتی پیداواراس کے لیےرزقِ حلال ہے۔

### 3- صنعت وحرفت:

انسان چونکہ اپنی گی ایک بنیادی ضرورتیں دوسرول کے تعاون کے بغیر پوری نہیں کرسکتا' اس لیے مختلف پیٹے معرض وجود میں آتے ہیں۔ کوئی فن سکھ کرروزی کمانا بھی جائز بلکہ پہندیدہ ہے۔ پیشہ اختیار کرنے میں یہ دیکھ لیاجائے کہ وہ شریعت میں جائز ہو۔ بعض پیٹے معاشر سے کی بھلائی کی خاطرنا جائز قرار دیئے گئے ہیں اس لیے کوئی پیشہ اختیار کرتے وقت اسلامی تعلیمات کو مدنظر رکھا جائے کیونکہ ناجائز پیٹے سے کمائی ہوئی روزی حرام ہوگی۔

### 4- شجارت:

تجارت بھی رزقِ حلال کمانے کا ایک مستحن ذریعہ ہے۔رسول کریم صلی الملّه علیہ والہ وسلم نے بھی اسے پہندفر مایا' اور بعثت ہے بل تجارت میں حصہ لیا۔ تجارت کے متعلق اسلام کی تعلیمات بڑی واضح ہیں۔جھوٹ کمروفریب اورظلم اگر تجارت میں واخل ہوجا کیں تو ایسی شجارت کے ذریعے کمایا جوارزق حلال نہیں رہتا۔ رَبّ تعالیٰ کافر مان ہے:

يَآيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَاتَاكُلُوا اَمُوَالَكُمْ لِيُنكُمُ بِالْبَاطِلِ اِلَّا اَنُ تَكُونَ تِجَارَةً عَنُ تَرَاضٍ مِّنكُمُ اللهِ عَلَيْهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَاتَأْكُمُ وَالْكُمْ لِيَعْتُكُمُ اللهِ عَلَيْهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَاتَأْكُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّ (النسآء 4:29)

ترجمہ: ''اےایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال ناحق نہ کھاؤ مگریہ کہ تجارت ہوجو تھاری ہا ہمی رضا مندی ہے ہو۔'' ایک تاجر جواسلامی اصولوں کے مطابق تجارت کرتا ہے بڑامقام رکھتا ہے۔ آنحضور صلی الله علیه والہ وسلم کاارشاد ہے: ٱلتَّاجِرُ ٱلْاَمِينُ الصَّدُوقُ الْمُسُلِمُ مَعَ الشُّهَدَآءِ يَوُمَ الْقِيَامَةِ ط

ترجمه: ایک سیاا امانت دارمسلمان تا جرقیامت کے دن شہداء کے ساتھ ہوگا۔

ریجی رزق حلال کمانے کا ایک مستقل اور پستدیده ذریعہ ہے اور حکومت کا کاروباراس کے بغیر نہیں چل سکتا۔ اس میں شرط یہ ہے کہ ملازمت کے سلسلے میں جومعابدہ باہمی رضاہے ہوا ہے اور اکیاجائے اور کام کرنے میں سنستی اور بددیانتی کورواندر کھاجائے بعض لوگ اس جائز ذریعے کو بھی اپنے ناجائز طریقوں سے مروہ اور حرام بنادیتے ہیں۔ ملازم کی صلاحیت ضرورت اور کام کی نوعیت کود کھے کراس کا معادضه مقرر کیا جائے اور ملازم کا بھی فرض ہے کہ اپنی صلاحیت کو بروئے کارلائے اور اپنا فرض خوش اسلوبی اور دیا نتذاری ہے انجام دے۔ آ پ کافرمان ہے: ''بہترین روزی وہ ہے جو ہاتھ ہے کمائی جائے اور فریصہ عبادت کے بعداہم فریضہ طلال روزی پیدا کر ناہے''۔ اسلام میں اکلِ حلال کواس قدراہمیت حاصل ہے کہاس کے بغیرانسان کی عبادت بھی قبول نہیں ہوتی۔

# روزى كمانے كے ناجائز ذرائع

روزی کمانے کے جہاں جائز ذرائع بے ثاری وہاں کچھ ناجائز ذرائع بھی ہیں جن کے ذریعے کمائی ہوئی روزی حرام بن جاتی ہ اورانسان کوخُداکے ہاں قیامت کے دن اس سلسلے میں جواب دینا ہوگا۔ ناجائز ذرائع حسب ذیل ہیں:

سر مابیدداراندنظام میں سود بھی روزی کمانے کا ایک ذریعہ ہے مگراسلام کی نگاہ میں بیظلم اور فساد کی جڑہے۔ سود کے ذریعے روزی کمانے کی اسلام کسی حالت میں اجازت نہیں ویتا۔

آج كل جواء بھى ايك مقبول پيشدين گيا ہے اور روزى كمانے كاايك ذريعة مجھاجاتا ہے۔ گرالله كے فرمان كےمطابق بيغلط اور ناجائز

ذر بیرے۔جوئے میں جوہارتا ہےوہ جیتنے والے کےخلاف برے جذبات رکھتا ہے اور جو جیتنا ہے وہ بھی یہ بیجھتا ہے کہ بیرقم میری نہیں شاید آج یا کل کسی اور کے حصے میں چلی جائے۔ بیوں جوابا رکبھی خوشحالی کا منہبیں دیکھتا اور پوری زندگی پریشان رہتا ہے۔وہ کاروباراسلام میں کہاں جائز ہوسکتا ہے جس کا دارومدارمحنت کی جگمصل اتفاق پر ہو۔

### 3- رشوت:

ر شوت کے معنی ہیں وہ رقم یا چیز جوآپ کسی سے اس کا جائز کام حاصل کرنے کے صلے میں یا ناجائز کام کرنے کے بدلے میں حاصل کرتے ہیں۔ جائز کام کرنا واجب ہے۔ اس کا صلہ لینا حرام ہے۔ اس لیے اور ناجائز کام کرنا حرام ہے۔ اس پرمعاوضہ لینا اور بھی حرام ہے۔ اس لیے اسلام رشوت دینے یا لینے کی قطعاً اجازت نہیں دیتا اور اس ذریعے سے کمائی ہوئی روزی کوحرام سمحتاہے۔

### 4- گداگری:

آج کل یہ بھی روزی کمانے کا ایک ذریعہ بن چکاہے۔ بعض لوگ کوئی کام کیے بغیر محض سائل بن کرروزی کماتے ہیں اور معاشرے ہیں خوابی پیدا کرتے ہیں۔ اسلام جہاں مجبوری کی حالت رہی اپنی احتیاج پیش کرکے مدد حاصل کرنے کی اجازت ویتا ہے۔ وہاں بلاوجہ سوال کرنے والوں کو الله کی لعنت کی وعید سنا تا ہے۔ باغیرت انسان گذاگری کو بھی رزق کمانے کا ذریعے نہیں بناسکتا اور نداسلام اس کی حوصلہ افزائی کرتا ہے۔ گداگری ذیل انسانوں کا شیوہ ہے۔ آنخضرت سلی الله علیہ وآلہ وہ کم کا فرمان ہے:

ٱلْيَدُ الْعُلْيَا خَيْرٌ مِنَ الْيَدِ السُّفُلَى: "ويعن دين والاماته لين والع اتهت بهتر به "اى حقيقت كى طرف اشاره كرتاب-

### 5- سمكانك بليك ماركيلنگ اور ذخيره اندوزي وغيره:

تجارت کے سلسلے میں بعض صورتیں جن میں مکر وفریب حق تلفی اور نا جائز منافع خوری شامل ہؤاسلام میں حرام ہیں۔ان میں سے ایک سگانگ بھی ہے۔سمگانگ بھی ہے۔سمگانگ بھی ہے۔سمگانگ بھی ہے۔سمگانگ بھی ہے۔سمگانگ بھی ہے۔دوسرے ملک کو خفیہ ذرائع سے صرف نا جائز دولت کی خاطر بھیجتا ہے اور اسی کواپی روزی کا ذر الیہ بنالیتا ہے۔سمگلرایک غدار وطن ہے اور الیمی روزی جس میں وطن کے ساتھ غداری ہو اسلام میں کیسے طلال ہو عمقی ہے۔

یمی حال بلیک مارکیٹنگ اور ذخیرہ اندوزی کا ہے۔انسان کو چاہیے کہ جائز ڈرا گئے ہے اپنی روزی کمائے اور ناجائز ذرا گئے سے روزی کما کراپٹی عاقبت خراب نہ کرے۔الیں روزی جس کے ذریعے اہل وطن کا صرتح نقصان ہواور جووطن کے ساتھ غداری کے مترادف ہؤاسلام میں کیسے حلال ہوسکتی ہے۔ یمی حال چور بازاری ذخیرہ اندوزی سمگلنگ اور منشیات کے کاروبار کا ہے۔

### 6- حرام اشیاء کی تجارت:

اسلام حرام اشیاء کی تجارت ہے کمائی ہوئی دولت کو ناجائز قرار دیتا ہے۔اسلام نے تمام الی چیزوں کے نصرف استعال کو بلکدان کے لین: بن اور کاروبار کو بھی حرام قرار دیا ہے جوفر دیا معاشرے کی جسمانی وہن اخلاقی اور روحانی زندگی کونقصان پہنچاتی ہیں اور اسلامی معاشرے میں بگاڑ پیدا کرتی ہیں۔مثلاً اسلام نے شراب اور دیگر تمام نشر آ وراشیاء کوحرام قرار دینے کے ساتھ ان کی خرید وفروخت ان کی صنعت و تیاری' ان کی نقل وحمل اوران کے کاروبار کی ہرصورت پریابندی مائد کردی۔

### ٨\_ عفت وحيا

الله تعالیٰ نے انسان میں اپنے وجود کو برقر ارر کھنے اور پیدائش وافز ائش نسل کے لیے پھر حیوانی خواہشات اور نفسانی جذبات رکھ دیئے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ اسے قوت فکر ونظر اور عقل و و حی کے ذریعے جائز اور ناجائز میں تمیز بنا دی ہے۔ جہم اور روح و دونوں آپس میں لازم و ملزوم ہیں اور دونوں کو مناسب توجہ دے کران کی نشو ونما کا خیال رکھنا انسان کا فرض ہے۔ اسلام پنہیں چاہتا کہ انسان صرف جیوانوں کی طرح کھائی کر پیدائش وافز ائش کے حیوانی جذبات کو تسکین وینے کے لیے اپنی زندگی کو دقف کر دی اور نہ یہ چاہتا ہے کہ وہ جسمانی ضرور توں اور فطری جذبات کی نئے کئی کر کے دوحانی ترقی حاصل کرے۔ اسلام صرف یہ چاہتا ہے کہ انسان اپنے جسمانی نقاضوں کو عقل و دین کے ماتحت رکھ کر قابو میں لاتا ہے اور روحانیت کو کھر زندگی بسر کرے۔ جب کوئی انسان اس طرح کرتا ہے کہ نفسانی خواہشات کو عقل و دین کے ماتحت رکھ کر قابو میں لاتا ہے اور روحانیت کو عوانیت پر غالب رکھتا ہے تو اسے عفت والا کہتے ہیں اور جب وہ ناشائستہ کا موں سے خوف خدا کے جذبے کے تحت گریز کرتا ہے تو اسے حیادار کہتے ہیں۔

عفت وحیااسلامی اخلاق کی فہرست میں روح رواں اور جان کی حیثیت رکھتے ہیں۔ اللّٰہ نے مسلمانوں کوعفت وحیا کی تعلیم دی ہے اوراس خلق عظیم کوتمام اسلامی فضائل میں بڑا قرار دیا ہے۔ رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے: ''ہر دین کے لیے کچھاخلاق میں اور اسلام کا اخلاق حیاہے''۔

حیاایک ایسی صفت ہے جس کی وجہ سے انسان ہڑے سے بڑے رو اکل سے نج جاتا ہے۔ جبتم دیکھوکہ آ دمی ایسا کام جوشایانِ شان نہیں کرنے سے جھجکتا ہے یا شرمندگی سے اس کے چبرے پرسرخی آ جاتی ہے توسمجھ او کہ اس کا ضمیر زندہ ہے۔ جب کسی کودیکھوکہ کس شراور گناہ کے ارتکاب کی کوئی پرواہ نہ کرتا ہواور نہ کسی فعلِ بد کے کرنے سے اس پرندامت کے آثار ظاہر ہوتے ہوں توسمجھ او کہ وہ ایک ایسا شخص ہے جس میں کوئی بھلائی نہیں۔ چنا نجے نبی علیہ السلام کا ارشاد ہے:

### 

ایمان بندوں اور پروردگار کے درمیان ایک لطیف تعلق ہے۔ اس کا سب سے پہلا اثر تزکیر نفس آنمال اور اخلاق کی درتی ہے۔ ان چیزوں کی تحمیل اس وقت تک نہیں ہو تکتی جب تک نفس میں ایک زندہ جذبہ نہ ہوجس کی بنا پر انسان غلطیوں سے بچار ہے اور ایمان کے فقد ان کے تحمیل اس وقت تک نہیں ہو تکتی جب تک نفس میں ایک زندہ جذبہ نہ ہوجس کی بنا پر انسان غلطیوں سے بچار ہے اور ایمان کے فقد ان کی کر اہت محسوس کرتا ہے اور ایمان کے فقد ان کی دلیل ہے۔ رسول اللّه صلی اللّه علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: ''حیااور ایمان ساتھ میں۔ جب ایک اُٹھ جاتا ہے تو دوسر ابھی اُٹھ جاتا ہے''۔ جب انسان اپنی حیا کو گم کر دیتا ہے تو وہ ایک وحثی درند ہے کی مانند ہوجاتا ہے' اپنی خواہشات کے پیچھے دوڑتا ہے اور اس کی راہ میں ایچھے جب انسان اپنی حیا کو گم کر دیتا ہے تو وہ ایک وحشی درند ہے کی مانند ہوجاتا ہے' اپنی خواہشات کے پیچھے دوڑتا ہے اور اس کی راہ میں ایچھے ہذبات کوروندتا ہے۔ وہ غریبوں کا مال غصب کرتا ہے اور اپنے دل میں رخم نہیں پاتا مخلوق خدا کو مصائب میں دیکھتا ہے اور اس پر اثر

تک نہیں ہوتا۔اس کی خود پرستی نے اس کی آنکھوں پر تاریک پر دہ ڈال رکھا ہے۔ جوانسان اس پستی تک پہنچ جائے توسمجھلو کہ وہ انسانیت کی حدود سے باہر ہو گیا ہے۔

حیا کا نقاضا ہے کہ اِنسان اپنے مذکوفش باتوں ہے پاک رکھے۔ بے حیائی کی بات زبان پر خدلائے اور بری باتوں کے اظہارے شرمائے۔ بیے بے ادبی کی بات ہے کہ انسان کی زبان ہے فخش الفاظ کیس رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وآلیہ بلم نے فرمایا ہے:

"حیاایمان سے ہاورایمان جنت میں ہے اور خش گوئی جفاسے ہاور جفادوزخ میں ہے ا

بعض حکماء نے حیائے تین مراتب لکھے ہیں:

1- احکام واوامرالٰہی کی پابندی اور اللّٰہ کی منع کی ہوئی چیز وں ہے بچنا' نفسانی خواہشوں پر قابور کھنا اور موت کو یاد کرکے بری خواہشات ہے اجتناب کرنا۔

2- لوگول كى ايذاءرسانى سے بازر ہنا۔

3- خود انسان کا تنہائی میں اپنے آپ سے حیا کرنااور ہر حالت میں خدا کو حاضر سمجھ کرتمام گنا ہوں سے بچنا۔ جس شخص نے حیا کے بیرتین مراتب حاصل کر لیے اس کے اندرتمام محاس اورخو بیاں جمع ہوگئیں۔وہ اخلاقِ فاصلہ کا بہترین نمونہ ثابت ہوگا۔

حیا بھلائی کی جڑ ہےاور ہرعملِ خیر میں حیا کاعضر ہوتا ہے۔رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے فرمایا ہے:

" فخش جس چیز کے ساتھ لگتا ہے اے عیب دار کردیتا ہے اور حیاجس چیز کے ساتھ لگتی ہے اسے زینت دے دیتی ہے "۔

ے میں ہیں۔ پیامر بھی حیاہے ہے کہ انسان اپنے ساتھ رہنے والوں کے حقوق ومراتب پیچانے' اور صاحبِ فضل ہے اس کے علم وفضل کا احترام کرتے ہوئے ملے ۔اس کی آ واز ہے آ وازبلند نہ کرےاور نہ اس ہے آ گے قدم بڑھائے۔ حدیث میں ہے:

''جن سے سیکھوان کے ساتھ تواضع سے پیش آ و''۔

نيز حديث ميں يہمي آيا ہے:

''اے الله میں اس زمانے تک زندہ ندر ہوں کہ جس زمانے میں اہلِ علم کا اتباع ند کیا جائے اور برد بارسے حیانہ کی جائے''۔ حضرت این مسعودؓ ہے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ والہ وسلم نے فرمایا:

"الله سے پوری پوری حیار کھو۔" ہم نے کہا:" یارسول الله اہم تو پوری پوری حیا کرتے ہیں "۔ آپ نے فرمایا:" بات مینیں ہے۔ الله سے کما حقہ حیا کرنا یہ ہے کہ سرکی حفاظت کرواور جو پھھاس نے محفوظ رکھا ہے اور بیٹ کی حفاظت کرواور جو پھھاس نے محفوظ رکھا ہے اور موت اور بڑھا بے کا خیال رکھو۔ دیکھوجس کا محمِ نظر آخرت ہوگی وہ حیات و نیوی کی زینت کو چھوڑ دے گا ( یعنی مقصد نہیں بنائے گا ) اور آخرت کو دنیا پر ترجی دے گا۔ توجس نے ایسا کیا اس نے الله سے پوری پوری حیار کھی"۔

حفورسلی الله علیه وآلہ وسلم سب سے زیادہ عفت و حیا کے پیکر تھے اور فحش باتوں سے آپ گوطبعی نفرت تھی۔ ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه والہ وسلم پرو فشین باحیا عورت سے بھی زیادہ حیادار تھے اور جب کوئی ناپیند چیز دیکھتے تو ہمیں اس کا احساس آپ کے چبرے سے ہوجا تا۔ (بعنی حیاکی وجہ سے اس کی ناپیند یدگی کا اعلان ندفر ماتے بلکہ چبرہ ہی آپ کی قبلی کیفیت کا اظہار کردیتا)۔

# وَثِيَا بَكَ فَطَهِّرُ٥ لاص (المدثر 4:74) "الخِ كِرُ عِاكِ ركِح".

اسلام میں نجاست کی مختلف اقسام بیان کر کے انسان کو ہرتیم کی نجاست کے متعلق احکام بتادیئے گئے ہیں جوفقہ کی کتابوں میں تفصیل ہے درج ہیں۔

نماز ادا کرتے وقت جہاں جسم کا پاک ہونا لینی باوضو ہونا ضروری ہے وہاں لباس کا پاک ہونا بھی اسی طرح شرط ہے۔نماز کےعلاوہ بھی لباس کی صفائی اور پاکیزگی پرزوردیا گیاہے اور حضور ؓ کافر مان اکسَّظافَةُ مِنَ الْاِیْمَانِ اسْ پرگواہ ہے۔

آ نحضور صلی الله علیہ والہ وسلم کو صفائی اور پاکیزگی انتہائی پیندتھی ۔ مسواک کرنا اورخوشبولگانا آپ کے مقدس معمولات میں سے تھا۔ لباس اگر چہسادہ اور پیوند دار ہوتا تھا مگر صاف سخفرا اور پاک ضرور ہوتا تھا۔ آپ اپنے صحابة کو بھی پاک اور صاف لباس پہننے کی تلقین فرما پاکرتے تھے۔

ایک دن ایک صحابی خراب کیڑے پہنے ہوئے آپ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ نے ان کا گندالیاس دیکھ کران سے پوچھا: کیا مسمیس رَبّ تعالی نے بچھ مال دیا ہے۔ انھوں نے جواب دیا: ہاں!اللّٰہ نے بہت پچھ عطافر مایا ہے۔ آپ نے فر مایا: اللّٰہ تعالیٰ خوش ہوتا ہے کہ اپنے بندے پراپنی دی ہوئی نعمت کا اثر دیکھے۔ جب اللّٰہ تعالیٰ نے تم پرفضل کیا ہے تواجھے کپڑے پہن لیا کروتا کہ اللّٰہ کی دی ہوئی نعمت کا اظہار ہوجائے۔

### 5- طہارت مکان

یہ ایک وسیج مفہوم رکھتا ہے۔اس سے اولاً تو پیمراد ہے کہ جس جگہ ایک مسلمان نماز ادا کررہا ہے وہ جگہ ہرفتم کی غلاظت سے پاک ہو۔
بہتر یہ ہے کہ مسجد ہو۔اگر مسجد کے علاوہ کسی اور جگہ نماز پڑھ رہا ہوتو اس جگہ کے پاک ہونے کا یقین کر لے اور پھر اللّٰہ کی نماز ادا کر ہے۔
دوسر نے نمبر پر طہارت مکان سے مراداس جگہ کا پاک ہونا ہے جہاں انسان رہ رہا ہے بعنی گھر کی صفائی محلّہ کی صفائی وغیرہ ہے۔
تئیر نے نمبر پر جس دفتر 'کارخانہ' سکول یا کا لج میں انسان کا م کرتا ہے یا پڑھتا ہے اس کی صفائی کا خیال رکھے۔
چو تھے نمبر پر جس گاؤں یا جس شہر میں انسان رہائش پذیر ہے اسے پاک صاف رکھنے کی کوشش کرے۔
پانچویں نمبر پر وہ ملک جس کا انسان باشندہ ہے اس کی صفائی میں ہمکن تعاون کرے۔

چھے نمبر پر پوری کا ئنات کو جوتمام انسانوں کے رہنے کا مکان ہے اپنے کمٹی سے غلیظ اور ناپاک نہ کرے اور برقتم کی طہارت کا اجتمام کرتے ہوئے زندگی گزارے یعنی طہارت فکر طہارت اخلاق طہارت جسم طہارت لباس اور طہارت مکان کے تقاضوں کو پورا کرے۔ اللّٰہ نے ایسے لوگوں کے لیے فرمایا ہے:

> إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّ ابِيُنَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِيُنَ (البقره 222:2) ترجم: بِشَك اللَّه توبرك في الول اور برهم كي طهارت كالهمّام كرفي والول كو پهند كرتا ہے"۔

# 4- علم کی زغیب

انسان سرتاج کا نئات اور زمین پرخداکی بہترین کلوق ہے۔ وہ باقی کلوقات سے صرف اس کیے افضل واشرف ہے کہ اللّٰ ہ تعالی نے اسے عقل سے نواز اہے اور سب سے زیادہ علم دیا ہے۔ اس علم کی بنا پر ہی فرشتوں کو حضرت آ دم علیہ السلام کے آگے جھکنا پڑا اور اس کے ذریعے ساری کا نئات انسان کے لیے مطبع وسمح ہوکر رہ گئی ہے۔ نبی کریم پرسب سے پہلے جو وہی نازل ہوئی اس میں اللّٰ ہوگا نے سب سے برا حسان یہی جتایا ہے کہ اس نے انسان کوللم کے ذریعے بہت سارے علوم وفنون کی تعلیم دی فرمایا:

إِقْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴿ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴿ إِقْرَا وَ رَبُّكَ الْاكْرَمُ ﴿

الَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴿ عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَا لَمُ يَعُلَمُ ۗ (العلق 96 :1-5)

ترجمہ: اپنے پروردگارکے نام سے پڑھ جس نے پیدا کیا۔ جس نے انسان کولوٹھڑے سے پیدا کیا 'پڑھاور تیراپروردگار کریم وہ ہے جس نے قلم کے ذریعے علم سکھایا۔ انسان کووہ علم سکھایا جووہ نہیں جانتا تھا۔

وَ نیامِس جوانسان نورایمان سے منور ہوکراپی فکری اور علمی قوتوں سے کام لیتے ہیں ان کے ساتھ اللّٰہ تعالیٰ کا بیوعدہ ہے کہ انھیں دینوی

ترتی اوراُ خروی کامیابی ہے ہمکنار کرےگا۔ارشاو خداوندی ہے:

يَرُفَعِ اللَّهُ الَّذِيْنَ امَنُوا مِنكُمُ لا وَالَّذِيْنَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجْتٍ ﴿ (المجادلة 11:58)

ترجمہ: الله تم میں سے ایمان والوں اورعلم والوں کے درجات بلندفر ما تا ہے۔ویسے توسب انسان الله تعالی کے بندے ہیں مگر جولوگ زیورعلم سے آراستہ ہوتے ہیں وہ خدا کے زیادہ محبوب ہوتے ہیں۔خدا کے نز دیک عالم اور جاہل بھی بھی برابر نہیں ہو سکتے۔خود الله تعالی فرما تا ہے:

قُلُ هَلُ يَسُتَوِى الَّذِيْنَ يَعُلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ (الزمر 9:39)

ر جمه: كهدو يحيّ كياعالم اور جابل برابر موسكت بين؟

یمی وجہ تھی کہ حضور کے ہرمسلمان (مرداورعورت) پرطلب علم کوواجب کیااورخود بھی علماء کی محفل کوعابدوں کی مجلس پرفضیات دے کرعلم اور تحصیل علم کی حوصلدافزائی فرمائی۔ایک مرتبہ حضور مسجد میں تشریف لائے وہاں دو مجلسیں لگی ہوئی تھیں: ایک ذکر کی اور دوسری علم کی۔ آپ " نے دونوں کی تعریف کی اور پھرعلم کی مجلس میں بیٹھر کرفرمایا: میں بھی وُنیامیں معلم (سکھانے والا) بنا کر بھیجا گیا ہوں۔

حضورا کرم ہرونت الملّه تعالیٰ ہے اپنے علم میں اضافہ کی وُعا کرتے تھے اور مسلمانوں کوبھی پنی تعلیم دے رہے ہیں کہ ہرمسلمان پر کے: دَبّ زِدُنِیٌ عِلْماً (اے میرے رَبّ میرے علم میں اضافہ فرما)

حفرت معاذبن جبل نے حضور صلی الله علیه والہ وسلم سے علم کے بارے میں ایک مفصل حدیث نقل کی ہے جس سے علم کی ضرورت اورافادیت رِ تفصیلی روشنی پڑتی ہے۔ آپ نے فرمایا:

''علم حاصل کرواللّه کے لیے علم حاصل کرنا نیکی ہے؛ علم کی طلب عبادت ہے۔اس میں مصروف رہنا ' تبیج اور بحث ومباحثہ کرنا جہاد

ہے۔ علم سکھاؤ تو صدقہ ہے علم تنہائی کا ساتھی فراخی اور تنگدتی میں رہنما 'غم خوار دوست اور بہترین ہم نشین ہے۔ علم جنت کاراستہ بتا تا ہے۔ اللّٰ اللّٰه تعالیٰ علم ہی کے ذریعے قو موں کوسر بلندی عطا فرما تا ہے۔ لوگ علاء کے نقشِ قدم پر چلتے ہیں۔ وُنیا کی ہر چیزان کے لیے دُعائے مغفرت کرتی ہے کیونکہ علم دلوں کی زندگی ہے اور اندھوں کے لیے بینائی۔ علم جسم کی تو انائی اور قوت ہے۔ علم کے ذریعے انسان فرشتوں کے اعلیٰ درجات تک پہنچتا ہے۔ علم میں غور وخوض کرناروزے کے برابر ہے اور ان میں مشغول رہنا نماز کے برابر ہے۔ علم ہی کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی شیخ اطاعت اور عبادت کی جاتی ہے۔ علم سے انسان معرفیت خداوندی عاصل کرسکتا ہے۔ اس کی بدولت کے ذریعے اللّٰ اور اس کے بندوں کے حقوق ادا کرتا ہے۔ علم ایک پیش رواور رہبر ہے اور عمل اس کا تابع ہے۔ خوش قسمت ہیں وہ لوگ جو انسان اللّٰ اور اس کے بندوں کے حقوق ادا کرتا ہے۔ علم ایک پیش رواور رہبر ہے اور عمل اس کا تابع ہے۔ خوش قسمت ہیں وہ لوگ جو علم حاصل کرتے ہیں اور بدقسمت اس سعادت سے محروم رہتے ہیں۔''

ڈنیا میں علم تو بے شار ہیں اور کئی شخص کو بہ طاقت نہیں کہ ان سب کو حاصل کرلے لیکن ایک مسلمان کے لیے تین قتم کے علوم حاصل کرنا بے عد ضروری ہے۔ اول علم دین اور اس سے بیرمراز نہیں کہ مسلمانوں میں ہرایک شخص تمام دینی مسائل کا عالم ہو بلکہ اس سے مرادیہ ہر ایک مسلمان کے لیے ضروری ہے خواہ وہ مردہ و یا عورت کہ دین کے ضروری مسائل سے واقف اور اسلام کی خوبیوں سے آگاہ ہو۔

دوم علم طب ہے جس سے مسلمانوں کو واقف ہونا ضروری ہے اور علم طب سے مرادیہ ہے کہ صحت کے اصول اور قواعد سے واقف ہو۔ حدیث میں آیا ہے:

العِلْمُ عِلْمَانِ، عِلْمُ الْآدُيَانِ وَعِلْمُ الْآبُدَانِ (الحديث) وَعِلْمُ الْآبُدَانِ (الحديث) ودين علم عقيقت مين دوين وين كاعلم اورطب كاعلم -"

تیراعلم جس سے واقفیت ہرایک کے لیے ضروری ہے وہ علم ہے جس پر معاش کا دارویدار ہے اوراس علم سے ہماری مرادعام ہے خواہ وہ علم متعارف ہویا کوئی پیشہ یا ہنر ہوکیونکہ وُ نیا ہیں جس قدر پیشے یا ہنر ہیں وہ سب علم ہی ہیں ہیں علم معیشت کا حاصل کرنا اوراس پڑل پیرا ہونا ایک اہم اسلامی فرض ہے۔ اس کو خد جانے یا اس پڑل نہ کرنے کے باعث آج مسلمان اقتصادی میدان میں پیچےرہ گئے ہیں اورو نیا کی دوسری قویس جوایک مدت اور عرصہ دراز تک ابلِ اسلام کے خرمنِ کمالات کی خوشہ چین رہیں و نیوی ترقی کی اس معراج پر جا پنچیں کہ اس دوسری قویس جوایک مدت اور عرصہ دراز تک ابلِ اسلام کے خرمنِ کمالات کی خوشہ چین رہیں و نیوی ترقی کی اس معراج پر جا پنچیں کہ اس زبانے کے مسلمان اس کا تصور بھی نہیں کر سکتے ۔ اس کی اس کی وجو نے جہالت اور اعلمی اپنے نہ ہمی اصولوں اور زبانے کے مرکب باعث ہیں ایک باطل خیال جما ہوا ہے کہ ہر کسب باعث ہیں ایک بزرگوں کے اعلیٰ کارناموں سے ناواقف ہیں۔ دوسرے ان کے دماغوں میں ایک باطل خیال جما ہوا ہے کہ ہر کسب باعث ہیں تو جو جہالت کو معافی میں تو جو جہالت کو مرت کا جازت موجود ہو اور نماز جمعہ داکر نے کے بعد طلب معاش میں نکل جانے کا صاف تھم ہے۔ اس کے علاوہ تمام انبیا علیہ ہما اسلام وصحابہ کرام اس اصول کسب معاش اور تجارت کوئی سے پابندر ہے۔ چنا نچے حضرت اور ایس خوال میں خوال سے معاش اور اپنے ہا تھی کی کمائی سے روزی پیدا کرنا موجب عارفیس بلکہ فلاح داریں کا باعث ہمیں ایک کرتے تھے۔ خلفائے اسلام میں ابو بمرصد یق اور حضرت عثمان اور دی کے کسب معاش اور اپنے ہا تھی کی کمائی سے دونری پیدا کرنا موجب عارفیس بلکہ فلاح دارین کا باعث ہے۔

کی را ہون پر گامزن ہوگا۔اس لیے وہ اپنے ماننے والوں کو بیتھم دیتا ہے کہ علم کی تلاش میں نکاواور حکمت کے موتی جہاں کہیں بھی ملیں اٹھیں حاصل کرو۔ یبی وجہ ہے کہ مسلمان اپنے دَ ورعروج میں علمی لجاظ ہے تمام دُنیا پر فائق تھے۔

اسلام کا دامن حکمت اور دانائی کے موتیوں سے جرا ہوا ہے۔ دین اسلام تمام وُنیا کے انسانوں کو ککر وعمل کی طرف دعوت دیتا ہے اور ہر قشم کے علوم وفنون کے لیے ہمیشہ اس کی آغوش کھلی ہوئی ہے۔ اسلام اصولی طور بر تحقیقات اور سائنس کا مخالف نہیں بلکہ جس قدر سائنس کی ایجادات اور انکشافات میں اضافہ ہوگا اصول اسلام کا اعتراف بڑھتا جائے گا اور توحید کے پرستاروں کی تعداد زیادہ ہوتی جائے گی۔ جس طرح ماضی میں مسلمانوں نے بینظیر سائنس کا رنا ہے انجام و یئے ہے آج ہمیں چاہیے کہ ان کے نقشِ قدم پرچل کرکائنات میں اپنامقام پیدا کریں۔ ماضی میں مسلمانوں نے بینظیر سائنس کا رنا ہے انجام و سے ہے ہی تھا ہے ہمیں جا ہے کہ ان کے نقشِ قدم پرچل کرکائنات میں اپنامقام پیدا کریں۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ خداوند عالم نے ہمیشہ حکومت اور سلطنت سے ای قوم کونواز اسے جوعلم وعل میں دوسری اقوام کے مقابلے میں بہتر سلمی اسلام اپنی علمی صلاحیتوں کی وجہ سے ملائکہ پرفضیلت لے گئے اور کا ئنات کی خلافت فرشتوں کے مقابلے میں آ دم علیہ السلام اور ان کی اولا دکوعطا ہوئی۔

جب ہم تاریخ عالم پرنگاہ ڈالتے ہیں تو بھی اصول کارفر مانظر آتا ہے۔ جب اہلِ یونان علمی میدان میں فائق تھے تو ان کا سکندرمشرق و مخرب میں اپنی عظمت کا حجن ڈاگاڑتا ہے اور دُنیا کی کوئی قوم اس کا مقابلہ نہیں کر سکتی۔ اسی طرح اہلِ اسلام نے جب اللّٰه کے فرمان پڑھل پیرا ہوکر علمی میدان میں کا رہائے نمایاں انجام دیئے اور صرف قرآن کریم اور احادیث دسول صلی المللّٰه علیہ والہ وسلم کو بیجھنے کی خاطر صد ہا در سگاہیں قائم کیں اور اپنی یونیورسٹیوں میں علوم عظی اور فنونِ عملی کو بطور نصاب پڑھایا تو دُنیا کی کوئی قوم ان کا مقابلہ نہ کر سکتی تھی۔ مصر بغدا داور قرطبہ کے قائم کیں ادارے اپنی مثال آپ تھے۔ اہلِ یورپ اپنی جہالت دُور کرنے کے لیے سرز مین اندلس کا رُخ کرتے تھے۔

پھرائیک زمانہ آیا جب مسلمانوں نے علمی میدان میں کام کرنا چھوڑ دیا۔ تحقیق کی جگہ اندھی تقلیدادر عمل کی جگہ بڑملی کو اپنایا تو خدانے اضیں ہر جگہدان کا غلام بنادیا جوعلم وعمل میں ان سے فائق تھے۔ کہیں ان پرانگریز مسلط ہو گئے کہیں پر تگالی اور کہیں فرانسیسی استحصال کرنے گئے کیونکہ دورجد ید میں جہاں مسلمانوں نے اپنا کروارادا کرنا چھوڑ دیا 'وہاں اہل یورپ نے مسلمانوں کی جگہ لے لی اورعلمی وُنیا میں جرت انگیز کارنا ہے انجام دیجے اورعلم کی ہدولت یوری وُنیا پر چھا گئے۔

ایک وقت تھاجب بورپ تاریکی میں غرق تھالیکن جب اہلِ بورپ نے ستی و کا بلی کوچھوڑ کر محنت اور کاوش کو اپنا وطیرہ بنایا تو خدانے بھی انھیں جہالت کی جگہ علم عطا کیااور کا ئنات کی ظاہر کی حکومت باوجودان کے کافر ہونے کے ان کے ہاتھ میں دے دی۔

اب ہمیں اگرا پنامقام دوبارہ حاصل کرنا ہے توعلمی اور عملی میدان میں آ گے بر صنا ہوگا۔ ورند ترقی یا فتہ اقوام کی غلامی اور سامران سے نجات پانامشکل ہے۔ خدامجی ان کی مدد کرتا ہے جواپنی مدد آپ کرتے ہیں۔

### 5-عدل

عدل کامعنی: مساوی بدلہ افراط اور تفریط کے درمیان راستہ اور حق وانصاف ہے۔ عدل کی ضدظلم ہے جس کامعنی ہے: کسی چڑواس کے مناسب مقام میں ندر کھنا یا بدلہ دینے میں کمی بیشی کرنا۔ ہرا چھے اور برے کام کا پورا پورا بدلہ دیناعدل کہلاتا ہے اوراس میں کی بیشی کرناظلم ہے۔عدل وانصاف کے بغیر مثالی معاشرہ قائم نہیں کیا جاسکتا جہاں ظلم' فساد اور بے چینی پیدا کرتا ہے وہاں عدل'امن اطمینان اور ترقی کا ضامن ہے۔عدل ہی پر دُنیا کی ترقی اور خوشحالی کا دارومدار ہے اور دُنیا کی کوئی قوم اس کی ضرورت واہمیت کا اٹکار نہیں کرسکتی۔

اسلامی تعلیمات میں عدل کونمایاں مقام حاصل ہے۔ کیوں نہ ہوائی عدل واٹھاف کے ذریعے انسان اس زندگی میں جنت کی جھلک دیکے سکتا ہے اور مثالی معاشرہ قائم ہوسکتا ہے جواسلام کے اولین مقاصد میں ہے ہے۔ یہ ایک حقیقت ہے کہ انسانی معاشرے میں افراد کی باہمی سخکش اور نکر کوعادل حاکم اور انصاف بہند عدلیہ کے ذریعے ہی ختم کیا جاسکتا ہے۔ ایسی عدلیہ کا وجود جومظلوم کی دادری کرے اور عدل و انصاف کے مطابق فیصلے کرے امن کے قیام کی خاطر انتہائی ضروری ہے۔ چونکہ مقدمات کے چے فیصلے کچی شہادت کے بغیر نہیں ہو سکتے اس لیے اسلام جہاں عدل وانصاف کا حکم دیتا ہے وہاں صبح شبادت دینے کو بھی لازم قرار دیتا ہے۔

عدالتوں میں بےانصافی یا گواہی میں غلط بیانی کے دوسب ہوتے ہیں یا تو یہ ہم کسی کی رشتہ داری کی بتابر کچی گواہی دینے اور حق کا فیصلہ کرنے کی ہمتے نہیں کرتے یا کسی کی عداوت ہمیں غلط بیانی یاظلم اور ناانصافی پرمجبور کرتی ہے۔اللّٰہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں ان دونوں اسباب کی بنا پر غلط بیانی اور بے انصافی کرنے سے منع فرمایا ہے اور عدل کا تھے جارشاد باری تعالیٰ ہے:

(1) يَآيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُونُوا قَوْمِيْنَ بِالْقِسُطِ شُهَدَآءَ لِلْهِ وَلُوْ عَلَى انْفُسِكُمُ اَوِالْوَالِدَيُنِ وَالْآقُوبِيُنَ عِلَى الْفُسَاءِ 135:4) (النساء 135:4)

تر جمہ: اےا بمان والو! انصاف پر قائم رہنے والے اللّٰہ کے لیے گواہی دینے والے بن جاؤ' اگر چہوہ گواہی اپنی ہی ذات یا والدین یارشتہ داروں کے خلاف ہی کیوں نہو۔

(2) وَلَا يَجُوِ مَنَّكُمُ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى الَّا تَعُدِلُوُ الْمَاعُدِهُو اللَّهُ هُوَ اَقُوبُ لِلتَّقُولَى وَاتَّقُوا اللَّهُ (المائده 8:5) ترجمہ: اور شمیں کی قوم کی عداوت اس بات پر آمادہ نہ کرے کہ انصاف نہ کرو۔ انصاف کرو۔ انصاف کرنا ہی پر ہیزگاری کے زیادہ قریب ہے اور اللّٰہ ہے ڈرو۔

عدالتی نظام کی کامیابی کا دارو مداراگرا کی طرف متی خداتر سی اور پیکر انصاف جج اور قاضی پر ہے تو دوسری طرف پیکر صدق و و فا گواہوں پر بھی ہے۔اس لیے بیہ بتایا گیا ہے کہ کسی شخص کے ساتھ ، بغیر کسی کمی پیشی اورا چھے یا برے جذبے کے وہ سلوک کرنا چاہیے جس کا وہ واقعی مستحق ہے اور عدل وانصاف کی تراز والی سیجے اور برابر ہونی چاہیے کہ بوی سے بوی محبت اور شدید سے شدید عداوت اس کے دونوں پلڑوں میں ہے کسی کو جھکانہ سکے۔

ہمارے سامنے آنخضرے سلی الله علیہ والہ وسلم کا اسوہ حسنہ ہونا چاہیے۔ آپ نے کا فروں اور دشمنوں کے ساتھ بھی انصاف کیا اور بھی ایسانہیں ہوا کہ کسی کے نفروشرک یا مخالفانہ رویے کی وجہ سے بے انصافی کی ہؤآپ کے عہد مبارک میں یہود کی اور نفرانی بھی اپنے مقد مات کا فیصلہ کرانے کے لیے آپ کے ہاں آیا کرتے تھے اور انھیں آپ کے عدل پر پورا پورا اعتاد تھا۔ ایک بارایک یہود کی اور ایک انصار کی مسلمان کا تنازے حضور کے ہاں پیش ہوا۔ آپ نے فیصلہ یہود کی میں دیا اور یہ ندد یکھا کہ دوسری طرف ایک مسلمان ہے بلکہ حق و

انصاف کے ساتھ فیصلہ فرمایا۔ کسی بڑے ہے بڑے محابی گوآپ کے ہاں سفارش یا کسی فریق کے بارے میں پچھ عرض کرنے کی جرأت نہ ہوتی تھی۔

خلفائے راشدین نے اپنے دور میں عدل وانصاف کی مثالیں قائم کی ہیں اور حضور کے نقشِ قدم پرچل کر انصاف کاحق اوا کیا ہے۔ حضرت عمر اور حضرت علی مرتضی ایک مقدمے کے سلسلے میں قاضی کی عدالت میں بطور فراتی بیش ہوئے۔ قاضی نے آپ کو ابور اب کہہ کر پکارا۔ آپ نے فرمایا: تم نے مجھے کنیت ہے کیوں پکارا ہے جوعزت کی علامت ہے؟ بیتم نے بانصافی کی ہے۔ اتنی میں بات کو بھی حضرت علی مرتضی نے قانونی مساوات کے خلاف سمجھا اور قاضی کو کھل مساوات برسنے کی نصیحت نے بانصافی کی میں بڑے ہے۔ اتنی میں بڑے ہے بڑا گورزاور بااثر انسان قانون کی حضرت عمر نے اپنے بیٹے کوشری سزادے کرعدل وانصاف کا بول بالا کیا۔ آپ کے عہد میں بڑے ہے بڑا گورزاور بااثر انسان قانون کی دھنے تبیس بڑے سے بڑا گورزاور بااثر انسان قانون کی دھنے تبیس بڑے سے بڑا گورزاور بااثر انسان قانون کی دھنے تبیس بڑے سکتا تھا۔

حضورا كرم صلى الله عليه والهوسلم نے قاضيوں اور جول كے ليے ايك ضابطة اخلاق ديائے جس كے چندا بم أصول يد بين: ـ

1- مدّ عی اور مدّ عاعلیہ کے بیانات من کر فیصلہ دیا جائے کسی ایک فریق کے بیان پراعتماد کر کے یک طرفہ کارروائی نہ کی جائے ۔حضور ؓ نے حضرت علی مرتضلی کو بمن بھیجۃ وقت وصیت فرمائی:

فَإِذَا جَلَسَ بَيْنَ يَدَيُكَ الْحَصْمَانِ فَلاَ تَقُضِ حَتّى تَسْمَعَ كَلامَ الْآحَوِ كَمَا سَمِعْتَ كَلامَ الْآوَلِ. ترجمه: جب تیرے سامنے دوفریقِ مقدمہ پیٹے جائیں تواس وقت تک فیصلہ نہ سنا جب تک دوسرے فریق کا بیان اس طرح نہ من لے جس طرح پہلے کا سنا۔

2- قانون لوگوں کی نیتوں اوراندرونی باتوں پرمواخذہ نہیں کرتا۔ اس لیے قاضی کو چاہیے کہ ظاہری شہادت اور ثبوت کے مطابق فیصلہ فر مایا کرتے فیصلہ کر سے دعضور صلی اللّٰه علیہ والہ وسلم بھی ہر مقد ہے میں ظاہری ثبوت اور گواہوں کی شہادت کے مطابق فیصلہ فر مایا کرتے تھے۔ آپ کا فر مان ہے:

أُمِرُتُ أَنُ أَحُكُمَ بِالظَّاهِرِ، وَاللَّهُ يَتَوَلَّى السَّرَائِرَ.

ترجمہ: مجھے تھم دیا گیاہے کہ ظاہر کے مطابق فیصلہ کروں اور الله دلوں کے بھیدوں کا مالک ہے۔

3- عدالتی کارروائی کے کسی مرحلے پر قاضی کو کسی ایک فریق کی طرف جھکاؤ کی قطعاً اجازت نہیں۔قاضی کو چاہیے کہ وہ ویکھنے اور بات کرنے میں بھی فریقین کے درمیان مکمل مساوات برتے حضور صلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم نے فرمایا:

سَوِّبَيْنَ الْخَصْمَيْنِ فِي لَحُظِكَ وَلَفُظِكَ.

ترجمہ: نگاہ اور کلام میں بھی فریقین کے مابین مساوات قائم رکھیے۔

4- مقدمہ میں منصفانہ فیصلے پر چینچنے کے لیے قاضی کو ہرتتم کے دہنی تھیاؤیا غیظ وغضب سے آزاد ہونا چاہیے۔بصورتِ دیگر قاضی ذاتی جذبات سے مغلوب ہوکر مجرم کواس کے جرم کی مقدار سے بڑھ کر سزادے بیٹھے گااورانصاف نہ کر سکے گا۔حضور کے تنبیہ فرمائی۔

لَا يَقُضِ الْقَاضِيُ بَيْنَ الْإِثْنَيْنِ وَهُوَ غَضُبَانُ.

ترجمه: غصد كى حالت مين قاضى فريقين كدرميان فيصله ندكرب

5- مجرم کو ثبوت جرم پرسزادی جائے۔ اگر اس کے خلاف شہاد تیل کر ور ہوں جس سے اس کا جرم مشتبہ ہو جائے تو اسے شک کا فائدہ دیا جائے۔ اس سلسلے میں اسلام کا اصول ہیہے:

إِنَّ الْإِمَامَ اَنْ يُتَّخَطِئَي فِي الْعَفُو خَيْرٌ مِّنُ اَنْ يُخُطِئَي فِي الْعُقُوبَةِ.

ترجمہ: بے شک امام یا قاضی کاکسی کومعاف کرنے میں غلطی کرنا بہتر ہے اس سے کہ وہ کسی کوسز اوپنے میں غلطی کرے۔

6- ثبوت مرى ك زع ج اور بصورت عدم شهادت متد عاعليه سايى ب كنابى كافتم لى جائه آپ كافرمان ب: الْبَيّنَةُ عَلَى المُدَّعِي وَالْيَمِينُ عَلَى مَنُ اَنْكَرَ.

ترجمہ: شہادت اور جوت مری کے ذمے ہے اور تم مدّ عاعلیہ پر ہوگ ۔

7- فیصلہ کرنے سے پہلے دیکھ لیاجائے کہ اگر مقد سے کاحل قرآن و سُنت میں موجود ہے تو اس کے مطابق فیصلہ دیا جائے ورنہ قرآن و سنت میں اس کے مشابہ فیصلے سامنے رکھ کر قیاس کر لیاجائے ۔ ایسی صورت میں جبکہ کی مقد سے کاصری فیصلہ قرآن وحدیث میں نہاتا ہوئو قاضی کو قیاس کر کے اپنی رائے پر انصاف کے ساتھ فیصلہ کرنے کی اجازت ہے۔ آپ نے خطزت معاذ کو جب قاضی بنا کر بھیجا تو اس سے پوچھا کہ مقد مات کا فیصلہ کیسے کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا۔ قرآن کے احکام کے مطابق ۔ آپ نے فرایا: اگر قرآن میں اس کا تھم موجود نہ ہوتو پھر کیا کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا: پھر اللہ کے رسول کی سُنت کے مطابق فیصلہ کروں گا۔ آپ گا۔ آپ نے پھر پوچھا: اگر وہاں بھی تھم موجود نہ ہوتو پھر کیا کرو گے؟ حضرت معاذ نے جواب دیا: اپنی رائے پر فیصلہ کروں گا۔ آپ نے خضرت معاذ کے اس طرز کو پہند فر مایا ۔ یہی طریقہ بعد کے تمام قاضیوں کے لیے نمونہ بن گیا۔

جهاد كالمعنى

جہاد عربی کالفظ ہے۔اس کالغوی معنیٰ ہے بھی کام کے لیے کوشش کرنا۔اصطلاح شریعت میں اللّه کے دین کابول بالا کرنے اور دشمنانِ دین کامقابلہ کرنے کے لیے ہرمکن کوشش کرنے اور جان و مال کی قربانی وینے کانام جہاد ہے۔

جہاد کی تین صورتیں ہیں: ایک دشمنانِ وین کے مقابلے میں جہادُ دوسرا شیطانی خیالات کے مقابلے میں جہاد اور تیسرانفس کی غلط خواہشات کورو کنے میں جہاد \_مطلب بید کلا کہ جو چیز بھی اللّٰہ کی راہ پر چلنے ہے روکے اس کا پوری قوت سے مقابلہ کرنا جہاد کہلاتا ہے۔

خدا کی راہ میں کفاراور مشرکین سے جنگ کرنا اور جان کی بازی لگا کراسلام کی سر بلندی کے لیے کوشش کرنا جہاد کی آخری منزل ہے۔ قرآن حکیم میں جہاد کی اس متم کوقت ال فی سَبِیْلِ الله کہا گیا ہے۔ الله کی راہ میں لڑنا جہاد کی قسموں میں سے ایک تتم ہے چونکدا یک مسلمان جنگ کی صورت میں اپنی جان بھی الله کے دین کی خاطر قربان کر دیتا ہے۔ اس لیے ایسے مجابد کا مقام دوسروں سے بہت بلند ہوجا تا ہے اور اگروہ میدانِ جنگ میں شہید ہوجائے تو خدا اسے مردہ کہ کر پکارنا گوارا بھی نہیں کرتا 'بلکددائی زندگی نے اواز تا ہے۔

### جهاد کی اہمیت

جہاد بظاہر اسلام کے پانچ بنیادی ارکان میں شامل نہیں ہے لیکن حقیقا ان سب کی روح جہاد ہے۔ ارکان رکن کی جمع ہے اور رکن عربی میں ستون کو کہتے ہیں۔ کلمہ نماز' زکو ق'روز ہاور حج اسلام کے ارکان ہیں جن پر اسلامی عمارت کھڑی ہوتی ہے۔ جہاداس عمارت کی چھت اور اس کی حفاظت کے لیے والے ہے۔ اگر جہاد نہ ہوتو نہ وین باقی رہتا ہے اور نہ دین کے ارکان۔ اس لیے جہال دیگر عبادات کے لیے اوقات اور حدود مقرر ہیں وہاں جہاد کے لیے کوئی خاص وقت یا حدمقر زمیس ہے۔ پوری زندگی میں اسلام کی سربلندی کی خاطر جان و مال کی قربانی و پنا اور طافت کے مطابق وشمنان دین کے مقابلے کے لیے تیاری کرنا جہاد ہے۔

### فضيلت جهاد

قرآن وحدیث میں مجاہدین کی فضیلتیں بیان ہوئی ہیں اور رسول کر بی صلی الله علیہ والہ وسلم نے مومن ہونے کے لیے بیشرط لگائی ہے کہ:
مومن وہ ہے جس نے جہاد کیا ہو یااس کے دل میں جہاد یعنی قبال فی سبیل الله کی تمناموجو دہو۔ آپ نے فرمایا:
''جشخص نے نہ بھی جہاد میں شرکت کی اور نہ اس کے دل میں جہاد کا شوق پیدا ہوا اور وہ اس حالت میں مرگیا تو وہ نفاق کی موت مرا۔''
آپ سے بوچھا گیا: سب سے افضل انسان کون ہے؟ آپ نے فرمایا:''وہ مومن جوا پی جان ومال سے جہاد کرتا ہے''۔
ایک اور مقام پر فرمایا:

''جہاد میں تمھاری نثر کت اپنے اہل وعیال میں رہ کر ساٹھ سال کی عبادت سے افضل ہے''۔ قرآن حکیم میں ہے:

'' جولوگ الله کی راه میں جہاد کرتے ہوئے مارے گئے' نھیں مردہ نہ کہو۔وہ زندہ ہیں مگرتم ان کی زندگی کا شعور نہیں رکھتے'' ر جهاد کرنے ہو۔ جہادی میں (البقرة2:154)-

جهاد کی دوشمیں ہیں: جہاد بالنفس اور جہاد بالمال۔

یعنی جان سے جہاد کرنا۔ جان سے جہاد کرنے والوں کودوسم کے حالات پیش آتے ہیں: ایک وقت ایسا ہوتا ہے جب اضیس راہ حق میں اپی جان پر مختلف قتم کی تکالیف برداشت کرنی پر تی ہیں۔ وہ دشمنوں کے مقابلے میں کمزور ہوتے ہیں اور دشمن ان کوراہ حق سے ہٹانے کی غاطرطرح طرح كى آ زمائشوں ميں والتے بين مگروه سب پچھ برداشت كرتے ہوئے اپنامشن جارى ركھتے ہيں۔ وُنيا كى كوئى طاقت أنھيں راہ حق نے نہیں ہٹا سکتی اور حق کی خاطروہ ہوشم کی تکالیف برداشت کرے اللّٰہ کی رضاحاصل کرتے ہیں۔

دوسری قتم کے حالات آخیں اس وقت پیش آتے ہیں جب ان میں وئٹمن کا مقابلہ کرنے کی طاقت موجود ہوتی ہے اور وٹٹمن آخیں صفحة جستی ہے مٹانے کی کوشش کرتے ہوئے میدانِ جنگ کے سواکوئی اور صورت باقی نہیں چھوڑ تا ایسی صورت میں خصیں جان کی بازی لگا کر اللّٰه کے دین اورا بنی حفاظت کرنا ضروری ہوجا تا ہے۔ایسے بی حالات میں جنگ کی اجازت ہوتی ہے اورا یسے بی حالات میں سرحدوں پر ایک رات گزارنا ہزاروں نمازوں اورروزوں ہے افضل ہوتا ہے اور حق کی حمایت میں تکوارا ٹھانا اور مخالفین کو طاقت کے ذریعے ان کے عزائم سے رو کنا ضروری ہے۔

### جيادبالمال

جہاد باننفس کے بعد جہاد بالمال کا درجہ ہے۔ دُنیا کا کوئی کا م پیپے کے بغیر نہیں ہوتا۔اسلام جس کامشن تمام کا نتات میں اللّٰہ کا نام مبلند کرنا اورامن قائم كرنا ب جانى اور مالى قربانى كے بغير كيم جل سكتا ب؟ صحاب كرام نے جہاں جہاد بالنس كےسلسلے ميں بےمثال روايات قائم كى ہیں وہاں جہاد بالمال کا بھی حق ادا کیا ہے۔ اللّٰہ کے دین کی خاطر کھر ہار چھوڑ نااور جنگ کی تیاری کے وقت گھر کا تمام مال نصف مال یا خاصا حصہ الله کی راہ میں پیش کردینا حضور کے صحابہ اور اہل بیت کے حصے میں آیا ہے۔

# جهاد يعني قال في سبيل الله كي اجازت

درج ذیل صورتوں میں ہے کسی ایک کی موجود گی میں اعلانِ جنگ کی اجازت ہے۔

- 1- وشمن اسلامی ملک برحمله آور ہو۔
- وتمن اپنے ملک میں اہلِ اسلام کوظلم وستم کا نشانہ بنائے اور دین پر پابندیاں عائد کرے۔
  - 3- وشمن ملمانوں کو بے گناہ آل کرے۔

4- وشمن شكسب عبدكا مرتكب مواورغة ارى كري\_

5- فسادی اورخطرناک دشمن کی طرف ہے جملے کا خطرہ ہو۔

جب اعلانِ جنگ ہوجائے تو ہرمسلمان مردعاقل بالغ پر جوفتاج اور بیار نہ ہؤجنگ میں شریک ہونا واجب ہوجاتا ہے۔ بیامیر الموشین کا کام ہے کہ جے چاہے میدان جنگ میں بھیجے اور جے چاہے چھچے چھوڑے۔ ایسے وقت میں جنگ ہے کترانا یامیدانِ جنگ سے بھاگ نکانا نفاق کی علامت ہے اور اس قتم کی حرکت مومن کی شان کے خلاف ہے جواپنا مال وجان اللّٰہ کے ہاتھ چنت کے بدلے میں فروخت کرچکا ہے۔

# مسلمان کے لیے حربی لائحمل

### جنگ سے پہلے

اسلام امن کاعلمبردار ہے اور بلاوجہ کسی سے جنگ کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔ گردشمنانِ اسلام اپنی حرکت سے باز نہیں آت اور مسلمانوں کواپنی حفاظت اور دین کی تبلیغ کی خاطر جنگ کے بغیر چارہ نہیں رہتا۔ اس لیے اسلام میں جنگ سے قبل اپ آپ کودشن کے مقابلے کے لیے تیار رکھنااور حتی المقدور سامانِ جنگ جمع کرنا ضرور کی قرار دیا گیا ہے۔ رَبْ تعالیٰ کافرمان ہے:

''اوران (کافروں) کے لیے تیارر کھوجو توت تم ہے بن پڑے اور جننے کھوڑ تم باندھ سکوکہ اس سے تم الله کے بیٹمن اور اپنے دیٹمن کے دل میں رعب بھیاؤاور ان کے سوا کچھاوروں کے دلوں میں جنھیں تم نہیں جانتے الله ہی جانتا ہے۔ (انفال: 60:8)

اس فرمان سے جنگی تیاری کا تھم واضح طور پر ثابت ہوتا ہے۔ فنخ ونصرت اللّٰہ کے ہاتھ میں ہے مگر حب طاقت اسلامی ریاست کے لیے جنگ کی تیاری اور اسلحہ وغیرہ کی فراہمی ضروری ہے اور اس میں سستی جہاں اللّٰہ کی نافر مانی ہے وہاں اپنی تباہی کا باعث بھی ہے۔

# ووران جنگ مجاہدوں کے لیے دستورالعمل

دّوران جنگ مسلمانوں کی کامرانی کے لیے قرآن کریم کی سورہ انفال (آیات نمبر 45 تا47) میں چندر ہنمااصول بیان ہوئے ہیں جن کامفہوم پیش کیاجا تاہے۔

اے ایمان والوا جب شمصیں کسی جماعت سے جنگ کرنے کا اتفاق ہو (تو درج ذیل آ داب کا خیال رکھو): ایک بید کہ ثابت قدم رہؤ دوسرا میکہ اللّٰہ کا خوب کثرت سے ذکر کرؤ اُمید ہے تم کامیاب ہوجاؤ کے تیسرااللّٰہ اوراُس کے رسول کی اطاعت کرو۔ چوتھا' آپس میں مت جھڑو کہ اس سے تم کم ہمت ہوجاؤ گے اور نمھاری ہواا کھڑ جائے گی۔ پانچوال صبر کرو بے شک اللّٰہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔ چھٹا' ان کا فرول کی طرح نہ ہوجوا ہے گھرول سے اتراتے ہوئے اورلوگول کواپی شان دکھاتے ہوئے اور اللّٰہ کے راستے سے روکتے ہوئے نکلے۔ اللّٰہ تعالیٰ ان کے اعمال کوا حاط میں لیے ہوئے ہے۔

ان آیات میں درج ذیل باتیں مسلمانوں کواپنانے کا تھم دیا گیا:

1- ثابت قدى

2- كثرت ذكرالهي

roks.pk

3- اطاعتِ خدااوراطاعتِ رسول صلى الله عليه والهوسلم

4- نزاع اوراختلافات سے اجتناب OOKS ، P بات

6- تكبر غروراورريا كارى وغيره سے اجتناب

اگرمسلمان المله كے دین كی خاطرمندرجه بالا مدایات كوسامنے ركھ كرمیدانِ عمل میں آئیں تو كامرانی یقینی ہے اور دُنیا كى كوئى طاقت مسلمانوں کو شکست نہیں دے سکتی۔

## 7- اكل حَلال

الله تعالی نے انسان کی خاطران گنت نعتیں پیدا کیں اور زمین وآسان کی ہر چیز کوانسان کی نشوونما کی خاطر مخر کر دیا چونکہ انسان کی ضرورتیں بہت زیادہ ہیں اس لیے الملّٰ نعالی نے ہرضرورت کو پورا کرنے کے لیے کثیر تعداد میں اشیاء پیدا کیں اورانسان کواختیار دیا کہ جائز طریقے سے ان چیز وں کواستعال میں لا کرائی روزی حاصل کرے۔ زَبّ تعالیٰ کاارشاد ہے:

وَلَقَدُ مَكَّنَّكُمُ فِي الْاَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشٌ طُقَلِيًّا لا مَّا تَشُكُرُونَ ٥ (الاعراف 10:7) ترجمہ: اور بے شک ہم نے مسیس زمین میں بسایا اور اس میں تمھارے لیے روزی کا سامان پیدا کیا تھ بہت ہی کم شکر کرتے ہو'۔

الله تعالی نے ویسے تو ہر چیز انسان کی خاطر پیدا کی مگر ہر چیز کامحلِّ استعال اور طریقت استعال بھی بذر بعدا نبیاء علیم السلام بنایا۔ یوں انسان کو پابند کردیا کہ کھانے کی چیزوں میں سے حلال چیزیں کھائے۔ کا ننات میں انسانی خوراک کے لیے بظاہر پرنڈے خاریائے اور درند نے نظر آتے ہیں۔ان کا گوشت وُودھاور جربی وغیرہ انسان استعال میں لاسکتا ہے مگر اللّٰہ نعالی نے بعض جانوروں کا گوشت وغیرہ انسان کی جسمانی' روحانی اوراخلاقی نشوونما کومدنظرر کھتے ہوئے اس پرحرام کردیا۔اس سلسلے میں خزیر کتا' گدھا' شکار کرنے والے پرندے اورتمام درندے وغیرہ انسان کے لیے حرام تھہرے۔

اكلِ حلال جس پراسلام زورديتا ہے اور جس كے ليے حضورا كرم صلى الله عليه واله وسلم كافر مان ہے:

طَلَّبُ كَسُبِ الْحَلاَلِ فَرِيْضَةٌ بَعُدَالُفَرِيُضَةِ. 
' طَالَ روزى كَى اللشَّعَاوت كَ بعددوسرافرضَ مَـ '-

اس کا مطلب بنہیں کہ جن چیزوں کواللّٰہ نے انسان کے لیے حلال کیا ہے انھیں جس طریقے سے جا ہے حاصل کر کے استعال میں لائے جیسے بعض چیزیں اصلاً حرام ہیں اس طرح حلال چیزیں بھی اگر ناجائز ذرائع سے حاصل کی جائیں تو حرام بن جاتی ہیں۔انسان کو عا ہے کہ روزی کمانے کاوہ ذریعہ اختیار کرے جے اللّٰہ تعالیٰ نے جائز اور حلال رکھا ہو کیونکہ ناجائز ذرائع کا استعال انسانی معاشرے میں فتنه وفساد پیدا کرتا ہے۔الله تعالی فرماتے ہیں:

َ صَلَى وَّلَا تَتَبِعُوُا خُطُواتِ الشَّيُطْنِ <sup>ط</sup>َإِنَّهُ لَكُمُ عَدُوًّ مُّبِيُنَّ o يَائِيُهَاالنَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْارْضِ حَلَلًا طَيِّبًا ترجمہ: الوگو! جو کچھز مین میں حلال پاکیزہ ہے کھاؤ اور شیطان کے قدم بدقدم مت چلؤ بھیٹا وہ تمھارا صرح و ثمن ہے۔ (البقرہ 168:2) ای سورہ بقرہ کی آیت 172 میں الله تعالی مومنوں کو خطاب فرماتے ہیں:

''اےایمان والو! ہماری دی ہوئی پا کیزہ چیزیں کھاؤاور اللّٰہ کاشکرادا کرؤا گرتم اس کی عبادت کرتے ہو''۔

ان آیات سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ حلال اور پاکیزہ رزق کی تلاش اوراس کا استعمال انسان پر لازم ہے اور اہلِ ایمان کے لیے جوالملّٰمه کی اطاعت کا دعویٰ کرتے ہیں حرام اور ناجائز ذرائع سے کمائی ہوئی روزی سی صورت میں حلال نہیں۔

# رزق كمانے كے جائز ذرائع

### 1- شكار:

انسان اپنے ابتدائی دور میں شکار کے ذریعے کھانے کی ضرورت کو پورا کرتا تھا۔ جنگل کے پرندوں اور جانوروں جن کا گوشت اللّه نے انسان کے لیے حلال کیا ہے کا شکار کرنا اور اپنی ضرورت کو پورا کرنا اب بھی ایک جائز ذریعہ ہے۔ شکار کے ذریعے جوحلال جانوریا پرندے انسان اپنے قبضے میں لاتا ہے اس میں اس کی محنت کو دخل ہوتا ہے۔ اس لیے جب کوئی شخص ایسی چیز جونوع انسانی کی خاطر بنائی گئی ہوا پی ذاتی محنت اور کوشش سے اپنے قبضے میں لاتا ہے تو وہ اس کی ملکیت بن جاتی ہے اور اس کا استعمال اس کے لیے جائز ہوجا تا ہے بشر طیکہ اس کے ملک سے معاشرے کو نقصان ند ہو۔ ایسے حالات میں انسان کو دوسروں کی ضرورت کا بھی خیال رکھنا چا ہے اور اپنے قرائی تھر ف میں اس قدر چیز لا کے جس قد راس کی ضرورت کے لیے کانی ہو۔

### 2- زراعت:

انسان زراعت کے ذریعے بھی روزی کما تا ہے۔اپنی زمین پر محنت کر کے جو کچھوہ حاصل کرتا ہے اس میں عُشر وغیرہ نکال کر ہاتی پیداواراس کے لیےرزقِ حلال ہے۔

### 3- صنعت وحرفت:

انسان چونکہ اپنی گی ایک بنیادی ضرورتیں دوسرول کے تعاون کے بغیر پوری نہیں کرسکتا' اس لیے مختلف پیٹے معرض وجود میں آتے ہیں۔ کوئی فن سیکھ کر روزی کمانا بھی جائز بلکہ پسندیدہ ہے۔ پیشہ اختیار کرنے میں بید کیھ لیاجائے کہ وہ شریعت میں جائز ہو۔ بعض پیٹے معاشرے کی بھلائی کی خاطرنا جائز قرار دیئے گئے ہیں اس لیے کوئی پیشہ اختیار کرتے وقت اسلامی تعلیمات کو مدنظر رکھا جائے کیونکہ ناجائز پیٹے سے کمائی ہوئی روزی حرام ہوگی۔

### 4- تجارت:

تجارت بھی رزقِ حلال کمانے کا ایک مستحن ذریعہ ہے۔رسول کریم صلی اللّه علیہ والہ دسلم نے بھی اسے پیندفر مایا اور بعثت سے بل تجارت میں حصہ لیا۔ تجارت کے متعلق اسلام کی تعلیمات بڑی واضح ہیں۔جھوٹ مکر وفریب اورظلم اگر تنجارت میں واخل ہوجا کیں تو ایسی تجارت کے ذریعے کمایا ہوارز ق حلال نہیں رہتا۔ رَبّ تعالیٰ کافر مان ہے:

يَّآيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا لَاتَأْكُلُوا اَمُوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ اِلَّا اَنْ تَكُوْنَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِّنْكُمْ اللهِ (19:4 : Tuil)

ترجمہ: ''اےابیان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال ناحق ندکھاؤ مگریے کہ تجارت ہو چوتھے ری ہاہمی رضا مندی ہے ہو۔'' ایک تاجر جواسلامی اصولوں کے مطابق تجارت کرتا ہے برامقام رکھتا ہے۔ آنخصور صلی الله علیه والہوسلم کاارشاد ہے: ٱلتَّاجِرُ ٱلْاَمِينُ الصَّدُوقُ الْمُسُلِمُ مَعَ الشَّهَدَآءِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ طُ

ترجمه: ایک جاا امانت دارملمان تاجر قیامت کے دن شهداء کے ساتھ ہوگا۔

ریجی رزق حلال کمانے کا ایک مستقل اور پہندیدہ ذرایعہ ہے اور حکومت کا کاروباراس کے بغیرنہیں چل سکتا۔ اس میں شرط رہے کہ ملازمت كے سلسلے ميں جومعابدہ باہمی رضا ہے ہوا ہے اور كياجا كاوركام كرنے ميں سستى اور بددياتى كورواندركھا جائے بعض لوگ اس جائز ذریعے کو بھی اینے ناجائز ظریقوں ہے مکروہ اور حرام بناویتے ہیں۔ ملازم کی صلاحیت ُ ضرورت اور کام کی نوعیت کودیکھ کراس کا معادضہ مقرر کیا جائے اور ملازم کا بھی فرض ہے کہ اپنی صلاحیت کو ہروئے کار لائے اور اپنا فرض خوش اسلوبی اور دیا نتذاری ہے انجام دے۔ آ پ کافرمان ہے: ''بہترین روزی وہ ہے جو ہاتھ سے کمائی جائے اور فریضہ عبادت کے بعدا ہم فریضہ حلال روزی پیدا کرنا ہے''۔ اسلام میں اکل حلال کواس قدراہیت حاصل ہے کہ اس کے بغیرانسان کی عبادت بھی قبول نہیں ہوتی۔

# روزى كمانے كے ناجائز ذرائع

روزی کمانے کے جہاں جائز ذرائع بے شار ایس کھی ناجائز ذرائع بھی ہیں جن کے ذریعے کمائی ہوئی روزی حرام بن جاتی ہے اورانسان کوخُدا کے ہاں قیامت کے دن اس سلسلے میں جواب دینا ہوگا ہوں میں اورانسان کوخُدا کے ہاں قیامت کے دن اس سلسلے میں جواب دینا ہوگا ہوں ۔ ناجائز ذرائع حسب ذیل ہیں :

### : -1

سر مابید داراندنظام میں سود بھی روزی کمانے کا ایک ذریعہ ہے مگر اسلام کی نگاہ میں بیظم اور فساد کی جڑہے۔سود کے ذریعے روزی کمانے کی اسلام کسی حالت میں اجازت نہیں ویتا۔

آج كل جواء بهى ايك مقبول پيشه بن كياب ورروزى كمانے كاايك ذريعة مجها جاتا ہے۔ محرالله كفرمان كے مطابق بيفلط اور ناجائز

ذر بعد ہے۔ جوئے میں جو ہارتا ہے وہ جیتنے والے کے خلاف برے جذبات رکھتا ہے اور جو جیتتا ہے وہ بھی یہ بجھتا ہے کہ بیرتم میری نہیں شاید آج یاکل کسی اور کے جصے میں چلی جائے۔ یوں جو اباز بھی خوشحالی کا منہ نہیں ویکھتا اور پوری زندگی پریشان رہتا ہے۔ وہ کاروبار اسلام میں کہاں جائز ہوسکتا ہے جس کا دارومدار محنت کی جگہ محض اتفاق پر ہو۔

### 3- رشوت:

ر شوت کے معنی ہیں وہ رقم یا چیز جوآپ کسی سے اس کا جائز کام حاصل کرنے کے صلے میں یا ناجائز کام کرنے کے بدلے میں حاصل کرتے ہیں۔ جائز کام کرنا واجب ہے۔ اس کا صلہ لینا حرام ہے اور ناجائز کام کرنا حرام ہے۔ اس لیے اسلام رشوت دینے یا لینے کی قطعاً اجازت نہیں دیتا اور اس ذریعے سے کمائی ہوئی روزی کو حرام سجھتا ہے۔

### 4- كداكرى:

آج کل یہ بھی روزی کمانے کا ایک ذریعہ بن چکا ہے۔ بعض لوگ کوئی کام کے بغیر محض سائل بن کرروزی کماتے ہیں اور معاشرے میں خرابی پیدا کرتے ہیں۔ اسلام جہاں مجبوری کی حالت میں اپنی احتیاج پیش کر کے مدد حاصل کرنے کی اجازت ویتا ہے۔ وہاں بلاوجہ سوال کرنے والوں کو الله کی لعنت کی وعید سنا تا ہے۔ ہا غیرت انسان گداگری کو بھی رزق کمانے کا ذریعی نیس بنا سکتا اور خداسلام اس کی حوصلہ افزائی کرتا ہے۔ گداگری ذکیل انسانوں کا شیوہ ہے۔ آئخ ضرت صلی الله علیہ وآلہ وہلم کا فرمان ہے:

المُيدُ الْعُلْيَا خَيرٌ مِّنَ الْيَدِ السُّفْلَى: "يعنى دَين والاباته لينوال باته عبترب،"الى حقيقت كي طرف اشاره كرتاب-

### 5- سمكانك بليك ماركينتك اورذ خيره اندوزى وغيره:

تجارت کے سلسلے میں بعض صورتیں جن میں مکر وفریب وی تلفی اور ناجائز منافع خوری شامل ہؤاسلام میں حرام ہیں۔ان میں سے ایک سے ملگ گئی بھی ہے۔ سرگلنگ بھی ہے۔ سرگلنگ میں انسان اپنے ملک کا مال جس کی اہل وطن کو ضرورت ہوتی ہے دوسرے ملک کو خفیہ ذرائع سے صرف ناجائز دولت کی خاطر بھیجتا ہے اور اسی کواپنی روزی کا ذریعہ بنالیتا ہے۔ سمگلرا یک غداروطن ہے اور السی روزی جس میں وطن کے ساتھ غداری ہو اسلام میں کیسے حلال ہوسکتی ہے۔

یمی حال بلیک مارکیٹنگ اور ذخیر ہاندوزی کا ہے۔انسان کو چا ہے کہ جائز ڈرائع سے اپنی روزی کمائے اور ناجائز ذرائع سے روزی کما کراپی عاقبت خراب نہ کرے۔ایسی روزی جس کے ذریعے اہلِ وطن کا صریح نقصان ہواور جووطن کے ساتھ غداری کے مترادف ہؤاسلام میں کیسے حلال ہو کتی ہے۔ یہی حال چور بازاری' ذخیرہ اندوزی' سمگانگ اور منشیات کے کاروبار کا ہے۔

### 6- حرام اشیاء کی تجارت:

اسلام حرام اشیاء کی تجارت سے کمائی ہوئی دولت کو ناجائز قرار دیتا ہے۔اسلام نے تمام الیمی چیزوں کے نصرف استعال کو بلکہ ان کے لین دین اور کاروبار کو بھی حرام قرار دیا ہے جوفر دیا معاشرے کی جسمانی زبینی اخلاقی اور وحانی زندگی کونقصان پہنچاتی ہیں اور اسلامی معاشرے میں بگاڑ پیدا کرتی ہیں۔مثلاً اسلام نے شراب اور دیگر تمام نشد آوراشیاء کوحرام قرار دینے کے ساتھان کی خرید وفروخت ان کی صنعت و تیار ی ان کی نقل وحمل اوران کے کاروبار کی ہرصورت پر پابندی ما کیگر دی۔

### ٨\_ عفّت وحيا

الله تعالی نے انسان میں اپنے وجود کو برقر ارر کھنے اور پیرائش وافز اکثر نسل کے لیے پچھ حیوانی خواہشات اور نقسانی جذبات رکھ دیئے ہیں اور ساتھ ہی ساتھ اسے قوت فکر ونظر اور عقل و و کی کے ذریعے جائز اور ناجائز میں تمیز بتا دی ہے۔ جسم اور روح دونوں آپس میں لازم و ملزوم ہیں اور دونوں کو مناسب توجہ دے کران کی نشو ونما کا خیال رکھنا انسان کا فرض ہے۔ اسلام پنہیں چاہتا کہ انسان صرف حیوانوں کی طرح کھا پی کر پیرائش وافز اکثر کے حیوانی جذبات کو تسکین دیئے کے لیے اپنی زندگی کو وقف کردئ اور نہ بیچاہتا ہے کہ وہ جسمانی ضرور توں اور فطری جذبات کی نئے کئی کر کے دو حافی ترتی حاصل کرے۔ اسلام صرف بیچاہتا ہے کہ انسان اپنے جسمانی تقاضوں کو عقل و دین کے ماتحت رکھ کر تابو میں لاتا ہے اور روحانیت کو کو انسان اس طرح کرتا ہے کہ نقسانی خواہشات کو عقل و دین کے ماتحت رکھ کر تابو میں لاتا ہے اور روحانیت کو حیات پرغالب رکھتا ہے تو اسے عفت والا کہتے ہیں اور جب وہ ناشائٹ کاموں سے خوف خدا کے جذبے کے تحت گریز کرتا ہے تو اسے حادار کہتے ہیں۔ حیادار کہتے ہیں۔

عفت وحیااسلامی اخلاق کی فہرست میں روح رواں اور جان کی حیثیت رکھتے ہیں۔الله نے صلمانوں کوعفت وحیا کی تعلیم دی ہے وراس خلقِ عظیم کوتمام اسلامی فضائل میں بڑا قر اردیا ہے۔رسول الله صلی الله علیه وآله وسلم نے فرمایا ہے:

"بردین کے لیے پھھافلاق ہیں اور اسلام کا اخلاق حیاہے"۔

حیاا یک الیں صفت ہے جس کی وجہ سے انسان بڑے سے بڑے رذائل سے نی جاتا ہے۔ جبتم دیکھوکہ آ دمی ایسا کام جوشایانِ شان نہیں' کرنے سے جھجکتا ہے یاشر مندگی سے اس کے چہرے پر سرخی آ جاتی ہے تو سجھ لوکہ اس کا ضمیر زندہ ہے۔ جب کسی کودیکھوکہ کسی شراور گناہ کے ارتکاب کی کوئی پرواہ نہ کرتا ہواور نہ کسی فعل بد کے کرنے سے اس پر ندامت کے آٹار ظاہر ہوتے ہوں تو سجھ لوکہ وہ ایک ایسا شخص ہے جس میں کوئی جملائی نہیں۔ چنانچہ نبی علیہ السلام کا ارشاد ہے۔

### إِذَا فَاتَكَ الْحَيَاءُ فَافْعُلُ مَا شِئْتَ

"لعنی جب تو حیا کو کھود ہے تو جوم ضی میں آ سے کا کو ا

ایمان بندوں اور پروردگار کے درمیان ایک لطیف تعلق ہے۔ اس کا سب سے پہلا اثر تزکیۂ نفس انگال اور اخلاق کی درستی ہے۔ ان کے پیروں کی پیمیل اس وقت تک نہیں ہوسکتی جب تک نفس میں ایک زندہ جذبہ بندہ ہوجس کی بنا پر انسان غلطیوں سے بچار ہے اور نفنول ہا توں سے کراہت محسوس کرے۔ بلا جھ کے حقیر چیزوں میں پڑ جانا اور صغیرہ گناہوں کی پرواہ نہ کرنا حیا کے فقد ان سے ہوتا ہے اور ایمان کے فقد ان کی دلیل ہے۔ رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:''حیا اور ایمان ساتھ میں۔ جب ایک اُٹھ جاتا ہے تو دوسر ابھی اُٹھ جاتا ہے''۔ جب انسان اپنی حیا کو گم کردیتا ہے تو وہ ایک وحشی درندے کی مانند ہوجاتا ہے' اپنی خواہشات کے پیچھے دوڑتا ہے اور اس کی راہ میں ایچھے سے ایک خواہشات کے پیچھے دوڑتا ہے اور اس کی راہ میں ایچھے سے ایک کوروند تا ہے اور اس کی راہ میں ایچھے سے ایک کوروند تا ہے۔ وہ غریبوں کا مال غصب کرتا ہے اور اسی دل میں رخم نہیں یا تا مخلوق خدا کو مصائب میں دیکھتا ہے اور اس پر اثر

تک نہیں ہوتا۔اس کی خود برتی نے اس کی آنکھوں پر تاریک پر دہ ڈال رکھا ہے۔جوانسان اس پستی تک پہنچ جائے تو سمجھلو کہ دہ انسانیت کی حدود سے باہر ہو گیا ہے۔

حدود سے باہر ہو کیا ہے۔ حیا کا نقاضا ہے کہ إنسان اپنے منہ کونش باتوں سے پاک رکھ سے حیائی کی بات زبان پر نہ لائے اور بری باتوں کے اظہار سے شرمائے۔ بیہ بے او بی کی بات ہے کہ انسان کی زبان سے فحش الفاظ کلیں۔رسول اللّٰہ صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا ہے: ''حیاایمان سے ہے اور ایمان جنت میں ہے' اور فحش گوئی جفاسے ہے اور جفاد وزخ میں ہے'۔

بعض حكماء نے حيا كے تين مراتب لكھے ہيں:

1- احکام واوامراللی کی پابندی اور الله کی منع کی ہوئی چیز وں سے بچنا' نفسانی خواہشوں پر قابور کھنااور موت کو یادکر کے بری خواہشات سے اجتناب کرنا۔

2- لوگوں کی ایذاءرسانی سے بازر ہنا۔

3- خود انسان کا تنہائی میں اپنے آپ سے حیا کرنا اور ہر حالت میں خدا کو حاضر سمجھ کرتمام گنا ہوں سے بچنا۔ جس مخص نے حیا کے بی<sup>تی</sup>ین مراتب عاصل کر لیے اس کے اندر تمام محاسن اورخوبیاں جمع ہوگئیں۔وہ اخلاقِ فاصلہ کا بہترین نمونہ خارجہ برموگا

حیا بھلائی کی جڑے اور ہرعملِ خیر میں حیا کاعضر ہوتا ہے۔رسول اللّه صلّی اللّه علیہ والدوسلم نے فرمایاہے: '' فحش جس چیز کے ساتھ لگتا ہے'اسے عیب دار کر دیتا ہے اور حیاجس چیز کے ساتھ لگتی ہے اسے زیبنت دے دیتی ہے''۔ بیامر بھی حیاہے ہے کہ انسان اپنے ساتھ رہنے والوں کے حقوق ومراتب پہچانے' اور صاحبِ فضل سے اس کے علم وفضل کا احرام کرتے ہوئے ملے۔اس کی آواز ہے آواز بلند نہ کرے اور نہ اس سے آگے قدم بڑھائے۔حدیث میں ہے:

"جن سے سیکھوان کے ساتھ تواضع سے پیش آؤ"

نيز حديث من يجلى آيا ب

''اے الله میں اس زمانے تک زندہ شدہ مول کے جس زمانے میں اہلِ علم کا اتباع ندکیا جائے اور برد بارسے حیانہ کی جائے''۔ حضرت ابن مسعودؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی الله علیہ والہ وسلم نے فرمایا:

"الله سے بوری بوری بوری حیار کھو۔" ہم نے کہا:" یار سول الله اہم تو بوری بوری حیا کرتے ہیں "۔ آپ نے فرمایا:" بات بینیں ہے۔الله سے کما حقہ حیا کرنا بیہ ہے کہ سرکی حفاظت کرواور جو پچھاس نے محفوظ رکھا ہے اور بیٹ کی حفاظت کرواور جو پچھاس نے محفوظ رکھا ہے اور موت اور بیٹ کی حفاظت کرواور جو پچھاس نے محفوظ رکھا ہے اور موت اور بر حالے کا خیال رکھو۔ دیکھو جس کا مرحم فظر آخرت ہوگی وہ حیات دنیوی کی زینت کو چھوڑ دےگا ( یعنی مقصد نہیں بنائے گا) اور آخرت کو دیا پر ترجی دےگا۔ تو جس نے ایسا کیااس نے الله سے پوری بوری جارکھی"۔

معنور صلی الله علیه وآلہ بہلم سب سے زیادہ عفت و حیا کے پیکر تھے اور فحش باتوں سے آپ کو طبعی نفرت تھی۔ ابوسعید خدری سے روایت ہے کہ رسول الله صلی الله علیه والہ وسلم پردہ نشین باحیا عورت سے بھی زیادہ حیادار تھے اور جب کوئی ناپیند چیز دیکھتے تو ہمیں اس کا احساس آپ کے چرے سے ہوجاتا۔ ( لیعن حیاکی وجہ سے اس کی ناپیند بدگ کا اعلان نافر ماتے بلکہ چہرہ ہی آپ کی قبلی کیفیت کا اظہار کرویتا )۔ بتوں کی بوجانہیں کرسکتا۔ میں آج تجھ سے جدا ہوتا ہوں مگر غائبانہ تیرے لیے ہارگاہ الٰہی میں بخشش طلب کرتار ہوں گا۔''

اب حضرت ابراجیم علیہ السلام نے اپنی قوم کو پیغام رسالت کا مخاطب بنایا۔ گر توم بھی اپنے باپ دا داکے دین کوکب چھوڑنے والی تھی۔ اس نے ابراہیم علیہ السلام کی ایک نہ سنی اور بت پرتی کو نہ چھوڑا اور کہدویا کہ''ہم اس جھگڑے میں نہیں پڑنا چاہتے ہم تو بیرجانتے ہیں کہ ہمارے باپ دا دایجی کرتے چلے آئے ہیں۔''

حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جب دیکھا کہ ہرقتم کے وعظ ونھیجت بے کار ہیں تواضوں نے نہلی کا ایک اور طریقہ اختیار کیا۔ قوم ذہبی میلے کے لیے باہر گئی تو آپ بتوں کی بڑی عبادت گاہ (بیکل) میں پہنچے۔ تمام بتوں کو تو ڑپھوڑ ڈالا اور سب سے بڑے بت کے کندھے پر کلہاڑار کھ کر چلے آئے۔

قوم واپس ہوئی تو بنوں کا حال دیکھا۔ وہ تخت برہم ہوئے اور فیصلہ دیا کہ بیکام سوائے ابراہیم کے اورکوئی نہیں کرسکتا۔ چنا نچداس بارے میں آپ سے پوچھا گیا۔اب وفت آگیا تھا کہ آپ بنوں کی بے بی ظاہر کردیں۔ آپ نے فرمایا کہ' بیان میں سے بڑا ہے اگر سے بولتے ہیں توان سے پوچھو' قوم ندامت میں غرق تھی کا سے اقر ارکر نا پڑا کہ ان کے معبود گو نگے اور بہرے ہیں۔ حضرت ابراہیم بیٹا بت کرنے میں کامیاب ہوگئے کہ ان کے دیوتا نہ فع بہنچا سکتے ہیں اور شافصان پھر پیفدا کیسے ہو سکتے ہیں۔؟

حفزت!براہیم علیہالسلام کی تھیجت کے باوجود قوم راہ متنقیم پر گامزن نہ ہو تکی اور عداوت اور دیشنی میں اور بے باک ہوگئ اور فیصلہ کر ڈالا کہ حضرت ابراہ میٹم کی اس جرائت پراٹھیں دہکتی آ گ میں جلا دونا کہ ان کی تبلیغ کا قصہ ہی پاک ہوجائے۔

### حضرت ابراجيم اورنمرود

بیمشورے ہوئی رہے تھے کہ یہ بات عراق کے بادشاہ نمر دو تک بھی پینچ گئی۔ نمر ود نہ صرف بادشاہ تھا بلکہ اپنی رعایا کا'' مالک'' اور '' تبئی سمجھا جاتا تھا۔ اسے بھی دوسرے دیوتاؤں کی طرح پوجا جاتا تھا۔ وہ یہ کیسے برداشت کرسکتا تھا کہ حصرت ابراہیم کی تبلیغ ہے اسے زوال آئے۔ اس نے حضرت ابراہیم کوطلب کیا۔ انھوں نے بھرے دربار میں بلاخوف وخطری کا اعلان کیا اور فرمایا کہ'' میرا رَبّ تو وہ ہے جو زوال آئے۔ اس نے حضرت ابراہیم کوطلب کیا۔ انھوں نے بھرے دربار میں بلاخوف وخطری کا اعلان کیا اور فرمایا کہ'' میرا رَبّ تو وہ ہے جو زندگی عطا کرتا اور موت و بتا ہوں اور مارسکتا ہوں''۔ اور پھانسی کے ایک سزایا فتہ کو آزاد کر دیا اور ایک ہے گناہ کومرواڈ الا اور کہا کہ'' دیکھا میں کس طرح زندگی بخشا اور موت و بتا ہوں''۔

حفرت ابراہیم نے نمرودکولاجواب کرنے کے لیے اللّٰہ تعالیٰ کی ستی کی ایک اور دلیل دی کو نمیر اخدا سورج کو مشرق سے طلوع کرتا اور مغرب میں غروب کرتا ہے تو ذرا سورج کومغرب سے نکال کر دکھا'' ینمر و دجیران وسششدر رہ گیا کیونکہ وہ بینہ کرسکتا تھا۔

اب بادشاہ سے رعایا تک بھی لوگ حضرت ابراہیم کے دشمن تھے لیکن وہ بےخوف وخطر لوگوں کورشد وہدایت کی طرف بلانے میں مشغول رہے۔انھیں اپنے خدا پر پورا بھروسہ تھا کہ وہ اپنے جلیل القدر پی فیمبر کو بے یاروید دگار نہ چھوڑے گا۔

نمروداوراس کی قوم نے حضرت ابراہیم کوجلتی آگ میں پھینکوادینے کاعزم کرلیا۔ ایک مخصوص جگہ پرکی روز آگ جلائی گئی۔ جب وہ

# STATE OF THE PARTY OF THE PARTY

The state of the s

and the little of the last of the second of

جاؤ۔ چنانچےموی وہارون علیماالسلام راتوں رات بنواسرائیل کو لے کرچل پڑے اور صبح ہونے سے قبل بحرقلزم کے کنارے جانبیجے۔فرعون کو معلوم ہوا تو ایک زبردست لشکر کے ساتھ ان کا تعاقب کیا اور مبح ہوتے ہی ان کے ہمر پر جا پہنچا۔ بنواسرائیل بیدد مکھ کر گھبراا مٹھے اور حفزت موی ہے کہا کہ''ہم تو پکڑے گئے''۔حضرت موتل نے فرمایا۔ ہرگز اییانہیں ہوگا۔میرا پروردگارمیرے ساتھ ہے۔وہ (مجھےاس مشکل ہے يار نظنے كا)راستەدكھائے گا۔

حضرت مویل نے اللّٰہ تعالیٰ کے علم سے اپناعصا بحقلزم پر مارا۔ پانی پھٹ گیااور درمیان میں خشک راستہ پیدا ہو گیا جس کے ذریعے بنو اسرائیل صحیح وسالم پاراتر مجئے ۔ فرعون اوراس کے لشکرنے ای راہتے پران کا تعاقب کیالیکن قدرت اللی سے پانی مل گیااور فرعون اپنے لشکر سميت غرق موگيا-

حصرت موی علیدالسلام کی قوم عجیب وغریب عادات کی ما لک تھی۔فرعون سے نجات پانے کے بعد آپ نے پوری زندگی اپنی قوم کی اصلاح میں گزاردی اور تبلیغ حق کافریضہ شاندار طریقے سے انجام دیا۔

حضرت عیمی علی السلام الله کاولوالعزم جلیل القدراورمقدس رسولوں میں سے ایک بین وائی کے بارے میں بنواسرائیل کے كى يىفىمرخوشخرى ديت چلى آئے تھے۔

قرآ ن عزیز کی روے حضرت عیسیٰ ،مریم علیماالسلام کے بطن ہے بغیر باپ کے پیدا ہوئے۔ان کی ولا دت قدرت کا ملہ کا اعجازتھی۔وہ خُدا کی طرف ہے" رحمت" اوراس کا" کلمہ" تھے۔لقب سے پایااورنام عیسیٰ (بیوع) ہے۔شیرخوارگی ہی میں لوگوں ہے باتیں کیس اور مال کی یا کیزگی کی گواہی دی اور الله تعالی کی طرف ہے'' کتاب' ویئے جانے اور''نبوت''عطا کیے جانے کا اعلان کیا۔

حضرت عیسیٰ ہے قبل بنواسرائیل اعتقاداوراعمال کے لحاظ ہے برائیوں میں مبتلا تھے جتیٰ کہا بنی ہی قوم کے پیغیبروں کے قتل پردلیر ہو گئے تھے جھوٹ فریب بغض حد جیسی بداخلا قیوں کواخلاق بچھتے اوران پرفخر کرتے۔ان کے مذہبی پیشیواؤں نے دنیوی لا کچ کی خاطر اللّٰہ

كى كتاب "تورات" كوبدل ۋالا ييز حلال كوحرام اور حرام كوحلال قرارد ديا

، الله تعالی نے جب حضرت عیسی کوقوم کی ہدایت کے لیے نتخب کیا تو انھیں کتاب الله نیمی ''انجیل' سے نواز ااور زمانے کے حالات کے مطابق قوم کی را ہنمائی کے لیے آخیں مجزات بھی عطافر مائے۔

حضرت عیسی پیغام ہدایت اور تبلیغ حق کی خدمت انجام دیتے ہوئے اپنی قوم کو بری عادتوں سے اجتناب کرنے مال ودولت کے لا کچ ہے بھیخے اورعیش پیندزندگی ہے ہازر ہنے کاسبق دیتے رہے لیکن بنواسرائیل پران کی تبلیغ کا کوئی اثر ضہوا۔

حضرت عیسی مخالفتوں کے باوجودا پنے فرض منصبی میں سرگرم عمل رہےاورشب وروز بنواسرائیل کی بستیوں میں پیغام حق سناتے رہے

گر بد بخت بنواسرائیل اپنی سرکشی اعبیا ہے دشمنی اورتعلیم الٰہی ہے بغاوت کی وجہ سے حق کو قبول کرنے پر آمادہ نہ ہوئے۔ایک چھوٹی می جماعت کے علاوہ ان کی قوم کی اکثریت نے حضرت میسی کی مخالفت کی اوران کے ساتھ بغض وحسد کواپنی عادت بنالیا۔

حضرت عیسی پرجو چندلوگ ایمان لائے وہ انتہائی مخلص اور جال شار تھے قرآن عزیز نے ان لوگوں کو''حواری'' اور'' انصار اللّهُ'' کہا ہے۔ حضرت عیسی نے نہ شادی کی اور نہ ان کے بال وعیال تھے۔ وہ شہر شہر گاؤں گاؤں پیغام من ساتے اور ان کی مقدس ذات سے مخلوق خدا جسمانی اور روحانی دونوں طرح کی شفایاتی تھی۔ اس لیے ہر ایک ان سے محبت کرتا۔ بنواسرائیل نے ان کی برھتی ہوئی مقبولیت کو حسد اور خطرے کی نگاہ ہے دیکھا اور فیصلہ کیا کہ باوشاہ دونت کو ان کے خلاف شتمعل کر کے انھیں سولی پرچڑ ھوادیا جائے۔

یے خطرہ محسوس کر کے حضرت عیسی نے اپنے حواریوں کو ایک مکان میں جمع کیا اور صورتِ حال ان کے سامنے پیش کی ۔سب نے جال نثاری کا عہد کیا اور حضرت عیسی انتظار کرنے گئے کہ دشمنوں کی سرگرمیاں کیا صورت اختیار کرتی ہیں۔

آخران پر ملک سے غداری کامقدمہ چلا۔ فلسطین پراس وقت رومیوں کی حکومت بھی جن کی عدالت نے حضرت عیسی کو پھانسی کی سزا سنائی قرآن عزیز کے مطابق آپ کو نقل کیا گیا اور فہ ہی سولی پر چڑھایا گیا بلکہ وشمنوں پرصورت حال مشتبہ ہوگئی اور اللّٰہ تعالیٰ نے آپ کو صبح وسالم اپنی طرف اُٹھالیا۔

وی وسام پی سرف ہا جائے۔ انبیاعلیہم السلام کی زندگی کے حالات سے پیۃ چاتا ہے کہ ان عظیم ہستیوں نے اللّٰہ کے وین کی خاطر کتنی قربانیاں دیں اور کس قدر صبر واستقلال کا مظاہرہ کیا۔

# آ مخضور صلى الله عليه والهوسلم كى تكميلِ فريضة رسالت

آ نحضور صلی الله علیہ والہ وسلم کا کام تمام دُنیا میں دین اسلام کا اعلان کرنا تھا۔ آپ نے دین اسلام کی تبلیغ کے لیے دنیا کی تمام قوموں کو مساوی اور برابر سمجھا اور تمام اقوام عالم کو خدا کے پیغام کامستحق جانا۔

آ تحضور صلی الله علیہ والہ وسلم نے اس فرض کی پھیل کے لیے جس قدر جدوجہد کی اور اس راہ میں جتنی مشکلات اور مصائب کا سامنا کیا'ان کی تفصیل بہت کمیں اور طویل ہے۔ آپ کی تبلیغ دین اور تکمیل فریضہ رسالت کے دوہو سے دور ہیں بھی اور مدنی۔

# فریضهٔ رسالت کاعکی دور

آپ کی تبلیغ دین اور دعوت حق کابیا ایسا دور ہے جس میں آپ کو مخالفتوں کے بڑے طوفانوں سے گزرنا پڑا۔ آپ نے رسول کی حیثیت سے کلمہ حق کی آ واز بلند کی تو زمانے کی آنکھوں کارنگ اچا تک بدل گیا۔ آپ کی صدافت دیانت شرافت کی قدر وقیمت یکا کیٹمتم ہوگئی کی تک جوشخص قوم کا مایہ ناز فرزند تھا آج وہی قوم اس کو اپناد ثمن اور مخالف سیجھنے گئی۔ کل تک جس کا احترام بچہ بچہ کرتا تھا آج اسے حقیر

# The William Park Control

The second of the second The many spill the state of the latter of TO THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PAR CHAMP The property and the supplied of the property with the second of the second Control of the Contro The state of the special state of the state of the Constitution of the second LINE SPECIAL CONTRACTOR OF THE SECOND SPECIAL PROPERTY. main ( ) ( ) Walling to the Contract of the or water that in THE STATE OF STATE OF THE STATE THE STATE OF THOUSE MARKET BUILDING Commence of the state of the st A STATE OF THE PARTY OF THE PAR 

يعنى قرآن كوسنوى نبيل بس باؤ جوكا خوب شور مياكراس يل رخنه اندازي كرواوراس طرح غلبه حاصل كراو لَاتَسْمَعُوا لِهِ ذَا الْقُرُانِ وَالْغَوُا فِيْدِ لَعَلَّكُمُ (حم السجاءة 26:41) تَغُلِبُوُنَ0

### مداق اوراستهزاء:

مشركين مكه آب كا اور آب كى تعليمات كا فداق الرات باربار يوچيت كهتم اگر نجى موتو تمحارك نبى مون كى كوئى واضح نشانى تمهارے ساتھ کیوں نہیں؟ انھیں اس پیمی اعتراض تھا کہ قرآن تھوڑا کیوں نازل ہور ہاہے۔ان کے دیکھتے بوری کتاب یکبارگ ہی کیوں آسان سے نہیں اترتی ؟ فرشتوں کے جھنڈان کے سامنے زمین پرانسانوں کی طرح اتریں اور خدا خودان کے سامنے آجائے کہ جی کہتے کہتم تو ہماری ہی طرح کے آ دمی ہو گلیوں اور بازاروں میں پھرتے ہو کھانا کھاتے ہو۔ تم کیسے نبی ہوسکتے ہو؟ آپ پر پھبتیاں کئی جاتیں۔جدهرے آپ كاگزر موتا الكلياں أشاأ فاكر كمتے۔

ذراد مکھنا' بیہ ہیں وہ صاحب جنھیں الله نے رسول مقرر کیا ہے۔

اَهٰذَا الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولًا O (الفرقان 41:25) آ تحضور کے ساتھیوں پرفقرے چست کرتے کہ:

كيابيه بين وه متناز ستيال جن يرالله تعالى في جم سے الگ اپنا

أَهْوُ لَآءِ مَنَّ اللَّهُ عَلَيْهِمُ مِّنُ أَبَيْنِنَا ﴿ (الانعام 63:6)

مذاق کے طور پر کہتے کدا ہے تھے ! جس عذاب کی روز روز وهمکیاں دیتے ہوا ہے لے کر کیون نہیں آتے ؟ یا نافر مان کا فرول پرآسان کا کوئی کھڑا کیوں نہیں تو ڈگراتے تا کہان کا خاتمہ ہوجائے؟ قیامت کا نداق اڑاتے اور بڑے ڈرامائی انداز میں دریافت کرتے۔

مَتى هاذَا اللوَعْدُ كري حادث كريد حادث كري والاع؟ كياس كى كونى تاريخ يا كرى

استہزاءٔ مذاق اور کٹ ججتی کے اس طوفان ہے آنحضور صلی الله علیہ والہ وسلم اوران کے ساتھی پورے عزم واستقلال ہے گزرتے رہاور تبلیغ حق کا فرض ادا کرتے رہے لیکن قریش کا اشتعال آپ کے خلاف روز بروز بردھتا گیا۔

قریش کی مخالفت اب غنڈہ گردی کی صورت اختیار کرتی جارہی تھی۔ آپ کو تنگ کرنے کے لیے انھوں نے ایسی کمینہ ترکتیں کیس کہ آ تحضرت صلی الله علیه واله وسلم کےعلاوہ کوئی اور ہوتا تو ہڑی ہے بری اولوالعزمی کے باوجودا ہے بر داشت نہ کرسکتا۔ آپ کے محلے دار اور پڑوی بڑے اہتمام سے آپ کے راستے میں کا نئے بچھاتے۔ نماز پڑھتے وقت شورمچاتے۔ عین حالتِ نماز میں گندگی اورغلاظت آپ پر ڈالتے۔ محلے کے لڑکوں کو چیچے لگا دیتے۔ قرآن اور قرآن پڑھنے والے کو گالیاں دیتے۔اس معاملے میں ابولہب اوراس کی بیوی پیش پیش تھی۔مشرکین نے حق وصداقت کاراستہ کا نے بچھا بچھا کرروکنا چاہا۔گندگی بھینک کرکوشش کی گئی کہ تو حیداور حسنِ اخلاق کے پیغام کی پاکیزگ كوختم كرديا جائے كيكن آپ ان تمام ركاوٹوں كوغا طريل نه لائے اور دعوت حق كوجاري ركھا۔

# حایت ہے محروم کرنے کی کوشش:

قریش کی غنڈہ گردی بھی جب حق کا راستہ ندروک سکی تو انھوں نے جاہا کہ آپ کو آپ کے حامیوں ہے محروم کردیا جائے۔ چنانچہ ا کابر قریش کاایک وفد ابوطالب کے پاس پہنچااور جاہا کہ وہ اپنے بھتیج کی حمایت سے دستبر دار ہوجائیں۔ جی نے آپ کو سمجھانا جاہا تو آپ کا جواب بیتھا کہ 'خدا کی قتم! بیلوگ میرے دائیں ہاتھ پرسورج اور ہائیں ہاتھ پر چاندر کھ کرچاہیں کہ میں اس کا م کوچھوڑ دول توجب بھی اس ے بازنہ آؤں گا۔ بہاں تک کہ اللہ تعالی اپنے دین کوغالب کردے بامیں ای جدوجہد میں ختم ہوجاؤں'۔

ا کابر قریش کی میرچال ناکام ہوئی تو انھوں نے آپ کے ساتھیوں پر سختیاں کرنے کے لیے تمام قبائل عرب کواکسانا شروع کردیا۔ چنانچہ جہاں کہیں کوئی مسلمان تھااس پرظلم و صایا جانے لگائیکن یہ ختیاں کسی ایک مسلمان کو بھی اسلام سے برگشتہ نہ کرسکیں۔

مج کے موسم میں قبائل عرب جوق درجوق محے آتے تھے۔ نبی کرمیم ابنا پیام پھیلانے کے لیے فیمہ بہ خمہ جاتے۔ فج کی طرح آپ میلوں کے اجتماعات میں بھی تشریف لے جاتے اور تبلیغ کا فرض ادا کرتے۔ ابوجہل آپ کے ساتھ نگا ہوتا مٹی اُٹھا اُٹھا کر آپ پر پھینکآ اور کہتا كهلوكواس كفريب بين ندآ ناسيه چاہتانيك كتم لات اورعولى كى پرستش چھوڑ دؤ'۔

مخالفین اسلام ہراہم شخصیت کو،جب وہ مکے میں آتی ،آنحضور کی ملاقات سے روکتے مگراس کا اُلٹااثر ہوتا۔

## قريش كى ايك اور حيال:

قریش نے آپ کو بلیغ حق سے رو کئے کے لیے سودا بازی کی کوشش کی اور عتبہ بن ربید کو آپ کی خدمت میں بھیجا۔ اس نے خوشامد آميزتمهيد كے بعد مدعا بيان كيا اور پيش كش كى كە: ح

- ۔ 1- اگرتم دولت چاہج ہوتواتی دولت جع کے دیتے ہیں کہتم سب نے یادہ مالدارین جاؤ۔ 2- سرداریابادشاہ بنتا چاہج ہوتو ہم شمعیں اپنا سرداراور بادشاہ شلیم کر لیتے ہیں۔
- 3- اگرمقصد کی حسین عورت سے شادی ہے قوعرب کی حسین ترین عورت سے شادی کا انظام کیے دہتے ہیں۔

يتمام باتيں بوے سے بوے پاک باز كو بھى ذكر كادينے كے ليے كافى تھيں ليكن آپ نے اس كے جواب ميں سور ف حتم كى آيات تلاوت فرمائيس متنه جب وہاں ہے رخصت ہوا تواس کارنگ بدل چکا تھا۔ 

## THE PROPERTY.

Company of Maria Challes Co. Company

the wind the way of the contract of the contra

### - garanta da

the second of the second

Compared the Bridge of the Commence

THE PROPERTY OF THE PROPERTY O

· 中国 (1995) (1996) - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 - 1995 -

دَورانِ سفر میں آپ تین روز غارثور میں رہے اور دشمنانِ دین آپ کی تلاش میں سر مارتے رہے۔ سراقد بن بُعضُم آپ تک پہنچا بھی لیکن کر شمہ ٔ قدرت سے اسے ہاتھ اُٹھانے کی ہمت نہ ہوئی۔ بریدہ اسلمی ستر ہمراہیوں کے ساتھ انعام کے لالج میں تلاش کو نکلالیکن سامنے آیا تو کا پالیٹ گئی اور اپنے ہمراہیوں کے ساتھ اسلام لے آیا۔

# فریضهٔ رسالت (مدینے میں)

انسانوں کے سب سے بڑے محسن اور تاریخ عالم کی سب سے بڑی شخصیت حضرت محم مصطفیٰ صلی اللّٰه علیہ والہ وسلم کی زندگی کا کلی دور دعوت اور تبلیغ کا دور تھا اور مدنی دور دعوت اور غلبہ حق دونوں کا۔

حقیقت یہ ہے کہ آپ نے بعث کے بعدا پی زندگی کا ہر لمحہ اپنے منصب کی تکمیل میں گز ارا۔اوروہ منصب تھا' اللّٰہ کے دین کی تبلیخ اور اس کا نفاذ''۔ یوں کمے میں محنت اور صبر کے تحت افراد تیار ہوئے اور مدینے میں ایک مثالی اجتماعی نظام وجود میں آیا اور دین کے احکام نافذ ہوئے۔

یدرست ہے کہ مدینے میں اسلام ایک طاقت بن کراُ بھرا لیکن یہاں بھی مشکلات کم نہ ہوئیں اورشرانگیز عناصر نے حضوراور آ ہے کے ساتھیوں کو یہاں بھی شروع ہے آخرتک پریثان رکھااورا یک نے معاشر سے کی تغمیر میں رکاوٹیں ڈالیں۔

مدینے کا اصل نام بیژب تھا۔ یہاں دوسم کےلوگ آباد تھے۔ یہوداورغیر یہود۔ بدپوراعلاقد یہودیوں کے مذہبی اور سیاس اثریس تھا۔ یہوداکٹر اہلِ بیژب کوایک نئی کے مبعوث ہونے کی خبر دیا کرتے تھے کیونکہ تو رات میں آپ کی آمد کی پیشین گوئی موجودتھی۔

نبوت کے گیار ہویں سال مدینے سے جج کے لیے جوگروہ آیا وہ مسلمان ہوگیا تھا۔ یہ چھاشخاص تھے۔ مدینے میں ان کی کوششوں سے اسلام چھلنے لگا۔اگلے برس بارہ افراد کا دفد کے پہنچااور مشرف بداسلام ہوا۔ حضور نے مصعبؓ بن عمیر بن ہاشم کوان کے ساتھ مدینہ بھیجا تا کہ لوگوں کوقر آن پڑھا کمیں اور اسلام کی دعوت ویں۔ان ہی کی کوششوں سے اوس اور نزرج کے دوسر داروں سعد بن معاذ ہ اور اسید بن حفیر نے اسلام قبول کیا تھا جس سے مسلمانوں کی تعداد میں خاطر خواہ اضافہ ہوا۔

اسلام فبول کیا تھا بس ہے مسلمانوں ی تعدادیں خاطر خواۃ اضافہ ہوا۔ اگلے سال قریباً پچھر آ دی مدینے ہے آئے اور حج کے موقع پرایمان لا سے اس موقع پرانھوں نے حضور صلی الله علیہ والہوسلم کواپنے ہاں تشریف لانے کی دعوت دی۔

### ميخ ين آمد:

حضور صلی الله علیہ والہ وسلم نے مدینے میں اسلام کو پھلتا پھولتا دیکھ کر مکے کے مسلمانوں کو مدینے کی طرف ججرت کی اجازت دے دی۔ ان مہاجرین کی تعداد جوں جوں مدینے میں بڑھ رہی تھی' دعوت حق کا اُجالا بڑھتا جار ہاتھا۔ اب تو انصار ومہاجرین کی نگاہیں کے سے آئے والے راستے پرگی ہوئی تھیں کہ حضور صلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم کب تشریف لاتے ہیں کیونکہ پینجرمدینہ بڑتے چکی تھی کہ حضور کہ چھوڑ بچکے ہیں۔ مدینے پہنچنے سے بل آپ کا قیام'' قبا'' نامی بستی میں ہوا جو مدینے سے تین میل کے فاصلے پڑھی۔ یہاں آپ نے ایک مجد تقمیر کی۔ اسلام کی بیپلی مجد تھی جس کی شان میں قرآن عزیز ہے کہا:

لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُورَى (التوبة 108:9) كيالي مجد بص كى بنيادتقوى پر ب

چودہ دن قبامیں قیام کے بعد آپ اپنے ساتھیوں سمیت مدینے میں وار دہوئے اور دل وجان آپ کے استقبال کے لیے فرشِ راہ کیے گئے۔ مدینے کا نصیبا جگمگا اُٹھا۔ عارضی قیام کے لئے حضرت ابوا بوب انصاریؓ کی قسمت جاگی۔ یبال سات ماہ قیام رہا۔ ...

### تغميري اقدامات:

مدینے پہنچ کراؤلین مہم مجد کی نتمیر تھی جس کے لیے زمین حاصل کی گئی۔ قیمت ابوابوب انصاری نے ادا کی۔ اس کی نتمیر میں ہر شخص نے دل وجان سے حصہ لیا۔ بہی مسجد نبوی ہے جواسلامی نظام تدن ور پاست کا سرچشمہ اور مرکز بنی۔ ای مسجد کے ساتھ دضور سرور عالم صلی اللّه علیہ والہ وسلم کے لیے جر سے تعمیر ہوئے اور اسی مسجد کے ساتھ وہ سائبان اور چبوترہ تھا جو' صُفَق' کہلاتا تھا۔ بیاسلام کی پہلی درس گاہ تھی اور ان لوگوں کامسکن تھا جو ہروقت اسلامی تعلیم میں مصروف رہے تھے۔

## نظام موأخات:

مدینے کے معاشرے کا ایک بڑا مسلہ مہاجرین کی بحالی کا تھا۔ آپ نے جس کمالِ حکمت سے اسے لی کیا اس کی مثال نہیں ملتی۔ ایک مہاجر کا ایک مہاجر کھائی کو دے دیتے لیکن مہاجر میں کی خود داری کا بیر عالمی تھا کہ وہ محنت مزدوری سے روزی کمانے کو ترجیح دیتے۔ اُخوت اور بھائی چارے کا بیر شتہ حقیقی رشتوں سے بھی بڑھ گیا۔ حتی کہ کوئی انصاری مرتا تو اس کے مال وجائیداد میں اس کے مہاجر بھائی کا بھی حصہ ہوتا۔ یہاں تک کہ ورا شت کے رشتوں سے بھی بڑھ گیا۔ حتی کہ کوئی انصاری مرتا تو اس کے مال وجائیداد میں اس کے مہاجر بھائی کا بھی حصہ ہوتا۔ یہاں تک کہ ورا شت کے احکام نازل ہوں کے

# اسلامی ریاست کا قیام:

معنی فروی سے میں اسلام ہے ہا۔ یہود کے تین قبیلے مدینے کے آس پاس آباد تھے۔ یہود وانصار میں اسلام ہے قبل کی خوز پر معرکے ہو چکے تھے۔ یہود ہمیشہ یہ چاہتے تھے کہ انصار بھی متحد نہ ہونے یا کیں۔

اسلامی ریاست کے قیام کے لیے حضور صلی الله علیه والہ وسلم کاسب سے پہلاسیاسی اقدام مدینے کے بیرود اور مسلمانوں کوایک انظام میں پرودینا تھا۔ چنانچ شظیم معاشرہ کے لیے سیاسی نوعیت کا ایک معاہدہ یبود اور مسلمانوں میں طے پایا ، جو تاریخ اسلام میں ''میثاتی مدینۂ' کے نام سے مشہور ہے اور دُنیا کا پہلاتح ری دستورہے۔اس کے چندا ہم پہلوؤں کا خلاصہ بیہے۔

1- مدینے کے اس منظم معاشرے میں خدا کے قانون کو بنیادی حیثیت حاصل ہوگا۔

2- ساس قانونی اورعدالتی لحاظ سے آخری اختیار حضور صلی الله علیه والدوسلم کے پاس موگا۔

A Gentle Control of the

The state of the second and your secret that there was a first three to Market in Michigan De Brand William Communications STATE SAME LANGE LANGE TO SEE and the second of the second of the - The transfer that a page of the contract of the contract of CALL TYPE · Alexander and the company of the property of the party LO LENGTH WITH CARES THE LAND STREET STREET, MARCH Show some sill the said the said the 大学的是一个人,在1960年的一个人,这种一个人。 The state of the s TO SHARE THE STATE OF THE STATE

دیا کوہ اُحد کے دائن میں فوجوں کا آمناسامنا ہوا۔ یہ جنگ حضور اور ان کے ساتھیوں کے لیے بخت آ زمائش کی جنگ تھی مسلمانوں کے ستر آ دی شہید ہوئے حضور کے دندان اور چہرہ مبارک پر زخم آئے لیکن آپ کے عزم واستقلال میں ذرہ برابر فرق نہ آیا۔ کفار ہر طرف سے ہٹ کرآپ پر ججوم کرتے لیکن ذوالفقار کی بجل سے یہ بادل جھٹ جھٹ کررہ جاتا تھا۔

مدیے میں حضور کے زخمی ہونے کی خبر پینچی نولوگ نہایت بے تابی ہے دوڑے۔ جناب فاظمۃ الزیٹرانے دیکھا کہ چبرہ مبارک سےخون حاری ہے۔ حضرت علی سپر میں پانی بھر کرلائے۔ جناب سیڈہ دھوتی تھیں لیکن خون نہ تھتا تھا۔ آخر چٹائی کا گلزا جلا کرزٹم پر رکھا تو خون تھا۔ خواتین قریش نے انتقام بدر کے جوش میں مسلمانوں کی لاشوں سے بھی بدلہ لیا اوران کے ناک کان تک کاٹ دیئے۔ مسلمان عورتوں نے بھی اس جنگ میں حصہ لیا۔ دہ زخیوں کی مرہم پڑی کرتیں اور فوجیوں کو پانی پلاتی تھیں۔

# يبوديون كاقلع قع:

یہود مدینہ نے معاہد ہ امن کے باوجود مسلمانوں سے غداری کی تھی۔اس لیے ان کی سرکو بی نہایت ضروری تھی۔2 ھے 4ھ تک ان کے خلاف جولڑائیاں لڑی گئیں وہ غزوات بونفیر بوقیقاع اور بوقر بظ کے نام سے مشہور ہیں۔جن میں غدار یہودیوں کوفل یا جلاوطن کر دیا گیا۔ان کی جائیدادوں کوضیط اور ان کے قلعوں کو مسار کر دیا گیا تا کہ ان کی مکاریوں اور عیار یوں کا خاتمہ ہوجائے۔آ خرکار غزوہ خیبر کے بعد ان کی سیای قوت بھی ختم ہوگئی۔

### اسلام کے خلاف عرب کی متحدہ جنگ:

5 ھیں قبائلِ قریش کنانہ عطفان اسداور کی دوسرے قبائل نے متحد ہوکر مدینے پر تملد کیا۔ مسلمانوں نے مدینے کے گردخند تی کھود کر شہرکا دفاع کیا اور محصور ہوگئے۔ بیخا صرہ اس قدر شدید تھا کہ حضور اوران کے ساتھیوں پر تین تین دن فاقے گزرگئے۔ آخر اللّه تعالیٰ کی مدد سے مسلمانوں کو فتح حاصل ہوئی اور کفار کو مجبور ہوکر بھاگ جانا پڑا۔ اس جنگ کا نام غزوہ خندت یا احزاب ہے۔ اس جنگ میں فلست سے قریش کی متحدہ قوت کا زور ٹوٹ گیا اور بہت سے قبائل جو قریش کے زیرا شریخ مسلمان ہوگئے۔

## عهدنامدحديبية

حضور صلی الملّه علیہ والہ وسلم نے قریش مکہ کے خلاف مجبوراً تلواراً تھائی تھی تا کہ اسلام کی بلنے کوآ زادی ملے۔ چھ برس کی مسلسل جدوجہد کے بعد قریش نے اسلام کے اس حقروں کو مسلسانوں کے بعد قریش نے اسلام کے اس حق کو تسلیم کرلیا اور حدیبیہ کا عہد نامہ طے پایا جس کے بعد آزادانہ میل جول سے منکروں کو مسلمانوں کے اخلاق وعادات کا تجربہ ہوا۔ تیجہ یہ ہوا کہ اس سے قبل غزوات کے باوجود جس قدرلوگ اسلام لائے تقصرف دوبی برس میں میہ تعداد کی گنا مرحد گئی صلح حدیبیہ کے سال حضور عمر سے اداد سے مدینے سے نکل تو صرف ڈیڑھ ہزار افراد ساتھ تھے۔ دوبرس کے بعد فتح مکہ کے لیے جلے تو دس ہزار مسلمانوں کالشکرساتھ تھا۔

# شابان روم وعجم كودعوت اسلام:

عہد نامہ ٔ حدیبیے کے بعد عرب اور عرب سے باہر اسلام کے مبلغ اور قاصد بھیجے گئے۔ وُنیا کے بادشاہوں کو دعوت اسلام دی گئی۔ ایران ٔ جبش اور روم والے آپ کی تعلیم سے فیض یاب ہوئے۔ مشر کمین عرب ، یہودی اور عیسائیوں نے بھی آپ کے زمانے ہی میں آپ کے نور سے روشنی حاصل کی۔

ہجاز سے باہر نبوت کے بیس برس میں قریش اور یہود کی مزاحمت کی وجہ سے اسلام آگے نہ بڑھ سکا اور خال خال مسلمان ادھرادھر نظر آتے تھے۔ان دیواروں کا بٹنا تھا کہ صرف تین برس یعنی 8 ھ 9 ھاور 10 ھ میں اسلام کا اثر ایک طرف یمن بحرین بیامہ عمان اور دوسری طرف عراق اور شام کی حدود تک وسیع ہوگیا۔

اصل بات بیہ ہے کہ تمام ملک قریشِ مکہ کے فیصلے کا نظار کررہا تھا۔ مکہ فتح ہو گیا تو بیا نظار بھی ختم ہو گیااور رفتہ رفتہ پوراعرب مسلمان ہو گیا۔حضور صلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم جب10 ھیں جمتہ الوداع کے لیے فکلے تو اسلام کی آ واز ہرطرف پھیل چکی تھی۔

# اختنام فرض نبوت ليني خطبه حجته الوداع

ہجرت ہے۔ بست آپ نے جج ادانہ فرمایا تھا۔ آپ کو معلوم ہو چکا تھا کہ رحلت کا زمانہ قریب آگیا ہے۔ اب ضرورت بھی کہ تمام دُنیا کے سامنے شریعت اخلاق اور حکومت کے تمام بنیادی اصولوں کا مجمع عام بیں اعلان کر دیا جائے۔ جج کا اعلان ہوتے ہی ہم رکا بی کے لیے پورا عرب اُمنڈ آیا اور آگے بیچھے دائیں بائیں جہاں تک نظر کام کرتی تھی آ دمیوں کا ہجوم نظر آتا تھا۔ مدینے سے مکہ کا سفر دنوں میں طے ہوا اور چار اور الحجہ کو آپ مدھ تھے۔ مائیں بائیں جہاں تک نظر کام کرتی تھی آ دمیوں کا ہجوم نظر آتا تھا۔ مدینے سے مکہ کا سفر دنوں میں طے ہوا اور چار ذوالحجہ کو آپ مدھ تھے۔ میں ناقد پر سوار ہو کر وہ مشہور خطبہ چار ذوالحجہ کو آپ مدھ تھے۔ میں ناقد پر سوار ہو کر وہ مشہور خطبہ (خطبۃ الوداع) دیا جو تمام اسلامی تعلیمات کا نبچوڑ ہے۔ اور جس کا موضوع جج کی برکت کو بھی کرمت مسلمانوں کے مال وخون و آبرو کی حفاظت ، عور توں کے حقوق ناموں کے ساتھ مساوی سلوک اسلامی برادری اور اتحاد تھا۔

# تكميل شريعت اوراسلامي حكومت كاقيام

حضرت محمصلی الله علیه واله وسلم نے مکے اور پھر مدینے میں وجی الہی کی راہنمائی میں جوافراد تیار کیے اور پھران سے جو بہترین جماعت تیار ہوئی وہ حکومت اسلامی کے قیام کا پیش خیم تھی۔ مدینے میں حضور نے تبلیغ اسلام اور قیام امن کے لیے جو طرز عمل اختیار کیا اس سے صاف معلوم ہوتا تھا کہ آپ شریعت اسلامی کی تحمیل کے ساتھ ساتھ اسلامی حکومت کے قیام کے لیے بھی اس وُ نیامیں تشریف فرما ہوئے ہیں۔الله تعالیٰ نے اسلامی حکومت کے قیام کو اسلامی احکام کے نفاذ کے لیے ضروری قرار دیا ہے اور اسلام کی حکومت کی غرض و غایت کو ان الفاظ تعالیٰ نے اسلامی حکومت کی غرض و غایت کو ان الفاظ

میں بیان فرمایا ہے:

الذين ان مَكُنْهُمْ فِي الْأَرْضِ اَقَامُوا الصَّلُوةَ وَالْقُوا بِعَضِيهِم الرَّرْمِين مِن قِت عطاكرين تونماز قائم كرير مستحقين الدُّكُوةَ وَالْمَوْوُ الْمَانِكُو طَلَّى مَا لَا مُدوكرين (زَكُوة وين) لوگول كونيكل كى تاكيدكرين اور (الحج 122) برائى مروكين م

یعنی ایک منظم اور با قاعدہ اسلامی حکومت کا وجوداس لیے ضروری تھا کہ ملک میں امن وامان پیدا ہواور اسلام بلاروک ٹوک پھل پھول سکے اورمسلمان بغیر کسی مزاحمت کے زہبی فرائض انجام دیے تیس۔

ہجرت ہے آٹھ برس کا تمام زمانہ فتنوں کوفر وکرنے مخالفوں کے ہنگاموں کی مدافعت اور ملک میں امن وامان قائم کرنے میں گزر گیا۔ اس لیے ان آٹھ برسوں میں فرائفسِ اسلام میں جو چیز سب سے نمایاں نظر آتی ہے وہ صرف'' جہاد' ہے۔ جہاد کے ساتھ ساتھ باقی فرائف بندر تج فرض ہوئے۔

ملکی قانون سے متعلق احکام اس وقت نازل ہوئے جب اسلام ایک حکمران طاقت بن گیا۔ بیاحکام بندرن کازل ہوئے اس لیے کہ عربوں کو مخص احکام بتادینا ہی مقصد نہ تھا بلکہ ان پر ممل بھی کرانا تھا۔ حصرت عائشہ صدیقہ رضی الملّله عنھا کا بیان ہے کہ'' پہلے عذاب و ثواب کی آیات نازل ہوئیں۔ جب دل میں استعداد پیدا ہوگئی تواحکام نازل ہوئے ورندا کر پہلے ہی چھم ہوتا کہ شراب نہ پیوتو کون مانتا۔''

آ تحضور صلى الله عليه والهوسلم كى كى زندگى اور مدنى زندگى پرنظرة الى جائة بيات كل كرسامخة جاتى ہے كه آپ الله كة خرى

پیغام کوانسانوں تک پہنچانے اوراس کی روشن میں مثالی معاشرہ اوراسلامی حکومت قائم کرنے کی غرض سے مبعوث ہوئے تھے۔

بعثت کے بعد کے میں دعوت اسلام مخالفتوں کے باوجودعزم واستقلال کا مظاہرہ ججرتِ مدینۂ انصار ومہاجرین میں رشتہ مواُخات ، میثاقِ مدینۂ غزوات 'صلح حدید بیئ سلاطین کو دعوتِ اسلام فتح کمۂ جزیرہ عرب کے مختلف علاقوں میں قاضوں کا تقرر اور ججتہ الوداع میں اہم تعلیماتِ اسلام کا اعلان آپ کے مشن کے مختلف ھے ہیں۔

آ پ نے نہ صرف اعتقادات وعبادات کی طرف توجہ دی بلکہ زندگی کے تمام مسائل کوسلجھایا۔خواہ ان کا تعلق اعتقادات سے ہو یاعبادات سے۔معاملات سے ہویااخلاق سے۔معیشت سے ہویاسیاست سے۔ یہاں تک کرزندگی کا کوئی شعبداییا نہیں جس کے متعلق کتاب وسنت میں تعلیم موجود نہ ہو۔

آ پ نے نیکی کی صرف تعلیم ہی نہیں دی بلکہ خوداس پھل کر کے دکھلا یا اورا سے پا کہاز ساتھی پیدا کیے کہ تاریخ عالم میں ان کی مثال نہیں ملتی۔ آپ کی تعلیمات کو پانچ اہم شعبوں میں تقلیم کیا جاسکتا ہے۔ وہ بیں اعتقادات عبادات معاملات اخلاق اور حلال وحرام ہر شعبے کے متعلق جو پچے فرمادیاوہ حرف آخرہے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ کے بعد نبوت کا سلسلہ ختم ہوگیا۔

# ختم نبوت

(لوگوا) محر تھارے مردول میں ہے کسی کے باپ نہیں مگروہ الله ع يشراور فن تم الانبياء "مين اور الله مرجيز كاعلم ركف والاي-

مَاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَآ أَحَدٍ مِّنُ رِّجَا لِكُمُ وَلَكِنُ رَّسُولَ اللّٰهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ طُوَكَانَ اللّٰهُ بِكُلِّ شَيْءٍ

(الاحزاب40:33)

حضرت محمصلی الله علیه واله وسلم تمام بیول اوررسولول کے آخر میں تشریف لائے ۔ نبوت ورسالت کا جوسلسله حضرت آدم علیه السلام يشروع موكر حضرت عيسى عليه السلام تك يهنج تفاوه آنخضور صلى الله عليه والهوسلم رختم موكيا يركز شتدانيميا كتبليغ وبدايت اورنبوت و رسالت ایک علاقے یا ملک تک محدود رہی۔انھوں نے بھی عالمگیر دعوت و پیغام کا دعویٰ نہیں کیالیکن آپ کا پیغام عالمگیر تھا اور آپ کی مخاطب بوری دُنیاتھی۔آپ بوری کا مُنات کے لیے دیشیز 'اورمنٹلامیز' بن کرتشریف لائے اور اللّه تعالی کا آخری پیغام ممل اور محفوظ شکل میں تمام دُنیا کے انسانوں کی ہدایت کے لیے باقی چھوڑ ااور کسی نئے نبی پارسول کے آنے کی ضرورت کوختم کردیا۔اس لیے قرآن حکیم ن آ پ كود خاتم العبين "كهار عربي زبان مين خاتم" كامعنى اس مهرك بين جولفاف براس ليد لكاني جاتى به كداس مين كوئي كى بیشی نہ کی جاسکے۔اس لیے آپ کے آنے سے نبوت ورسالت کاسلسلہ سربہ مہر ہوگیا اور آپ کے بعداب کوئی نبی نہ آئے گا۔ یہی وہ حقیقت ہے جس کی گواہی خودحضور صلی الله علیه واله وسلم نے بیکه کردی:

''میری اور دوسرے انبیاعلیم البلام کی مثال اس شخص کی طرح ہے جس نے مکان بنایا اوراہے مکمل کرلیا مگرایک اینٹ کی جگہ چھوڑ دی۔ پس میں قصرِ نبوت کی وہی آخری این ہوں جس نے اس کی تحکیل کردی سن کیجے میرے بعد کوئی نبی خہوگا''۔

حق تعالى في وين اسلام كوحد كمال تك يجها كردين كي يحيل كاعلان فرماديا:

نعمت (نبوت درسالت ) کوبورا کردیا۔

ٱلْيَوْمَ ٱكُمَ مَلُتُ لَكُمُ دِينَكُمُ وَٱتُهُمَّتُ عَلَيْكُمُ الآيمِينِ فِي مَارِك لِيتَحَارا وين كالل كرويا اورتم برا بي

حضور خاتم الانبياصلى الله عليه واله وسلم سے پہلے بہت ہے انبيا آئے اليكن وُنيا آج ان ميں سے اكثر كے ناموں سے بھى واقف نہیں ۔قرآن جیدے پہلے بہت ی کتابیں نازل ہوئیں لیکن آج ان میں ہے کوئی بھی اپنی اصل صورت میں باقی نہیں ۔ آنحضور صلی الله عليه والهوسلم كى لا فى مونى كتاب كاايك ايك حرف محفوظ ہے اور آپ كى زندگى كا ہر پېلورو زِ روش كى طرح صاف اور واضح ہے۔

الله كا كانون بكرجس جزى ضرورت باق نيس ريق وومنادى جاتى بالى باورجس في كن ضرورت بوتى بوء بالى ركى جاتی ہاوراہے منے سے محفوظ کردیا جاتا ہے۔ آپ کی شریعت کو ہاتی رکھا کیا اور آپ سے پہلے کی شریعتیں یا تو مت کئیں یا ان میں اس قدرردوبدل ہو کیا کہ وہ اپنی اصل صورت میں اب موجود الل ایک اس کر بعث محفوظ ہے اور قر 1 ن محیم سے الفاظ میں ذرہ برابررد وبدل بين بواراس كاحا هد خودى تعالى ك و عبراس ليه يرقيامت كم محوود باورة عضور سلى الله عليدوالبوسلم قیامت تک کے لیے جی اور رسول میں۔

Lower March Control of the Control o

A CASE ATTORNEY TO BE A LINE OF THE SECOND O

and the state of the second of

CAN MARCH MARCHAN

آپ کافرمان ہے:

لا نَبِي بَعْدِي . مير عاددول في دروا

CHAS.PK

and the property of the second se

# آ مخضور صلى الله عليه والهوسلم كا باكيزه كردار عهد طفوليت

آ نحضور سلی الله علیہ والہ وسلم کی ولادت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے قریباً پونے چھے سوسال بعد ایسے ماحول پیس ہوئی کہ دُنیا پیغیروں

کے پیغام حتی کوفراموش کر چکی تھی۔الله کی عبادت کی جگہ کا نئات مظاہر پر تی ہیں جتا تھی کئی نے انسان کوخدا بنار کھا تھا تو کوئی اسے خدا کا بیٹا سمجھے بیٹا تھا۔ سورج کی پرستش ، چا ندتاروں کی پوجا 'حیوانوں' درختوں اور پھروں کی عبادت کی جاتی تھی تو وہ بھی مظاہر کے ذریعے۔حضور سرور کو نین سمجھی جاتی تھی تو وہ بھی مظاہر کے ذریعے۔حضور سرور کو نین صلی الله علیہ والہ وسلم جس قوم میں پیدا ہوئے وہ ذیادہ تربت پرست تھی اور بتوں کی پرستش کوخدا کی قربت کا ذریعے بیں کہ وہ خدا کے ہاں من نکھ بُدُد ھُم الله الله علیہ والہ وسلم جس قوم میں پیدا ہوئے وہ ذیادہ تربت پرست تھی اور بتوں کی پرستش کوخدا کی قربت کا ذریعے ہیں کہ وہ خدا کے ہاں الذ میڈ نکھ بُد ھُم الله اللہ علیہ کہ جت ہیں کہ وہ خدا کے ہاں مناز کھر اور بیوں کو خدا کے ہاں در بیوں کا ذریعہ بن جا کیں۔

بیحالت ان کے شرک کی تھی۔ اس کے علاوہ ان کے ہاں باپ کی منکوحہ بیٹے کو ورافت ہیں گئی تھی۔ دو حقیقی بہنوں سے ایک ساتھ شادی جائز تھی۔ بیو بوں کی حد نہتھی۔ بے حیائی شراب خوری 'جواء اور زنا کا عام رواج تھا۔ لڑائیوں میں لوگوں کو زندہ جلادینا' مستورات کے پیٹ جاک کردیا اورلڑکیوں کو زندہ درگور کرناعمو آ درست سمجھا جاتا تھا۔

یمی وہ تاریک دور تھا جس میں آفاب ہمایت طلوع ہوا۔ آپ کی ولادت مبارک بارہ یا نور تھے الاول مطابق 20 اپریل 571ء کوہوئی۔ آپ کے والد ماجد کانام عبد الله اور والد کا مام دھزت آمنہ تھا۔ آپ کے والد ماجد آپ کی ولاوت سے پچھاہ پہلے انتقال کر پچے تھے۔ آپ کے دادا جناب عبد المطلب نے آپ کانام 'محمد' رکھا۔

آپ کی ولادت کے متعلق آپ کی والد و ماجد و کی زبانی جوروایات سیرت کی متند کتابوں میں ملتی ہیں ان سے پید جلتا ہے کہ آپ ک ولادت عام بچوں کی طرح نہیں ہوئی۔ آپ جس وقت کا نئات میں تشریف لائے تو دور دراز تک روشنی ہی روشنی نظر آتی تھی۔ آپ ہرشم کے میل کچیل سے پاک پیدا ہوئے۔ جب آپ کے داداکو آپ کی پیدائش کی خبر کی تو وہ کھر تشریف لائے اور اپنے پوتے کو گود میں لے کر الله کاشکراداکیا اور ''محر '' نام رکھا۔

شرقائے عرب میں دستورتھا کہ وہ اپنے بچوں کوشہرے باہر دیہات میں پرورش کی خاطر بھیجا کرتے تھے تا کہ بچصحت مند ماحول میں لپیں ۔حضور صلی اللّٰه علیہ والہ وسلم بھی اسی غرض ہے حضرت حلیمہ سعد ٹیے ہاں چارسال کا عرصد ہے۔حضرت حلیمؓ کی زبانی آپ کے بچپن کے عجیب وغریب واقعات تاریخ اور سیرت کی کتابوں میں فدکور ہیں جنھیں پڑھ کراندازہ ہوتا ہے کہ آپ کا بچپن عام بچوں کا سابچپن ندتھا۔ آپ عام بچوں کی طرح کھانے پینے کی چیزوں کی طرف کوئی توجہ نہ دیتے۔چھوٹے بچے عمو آبلا وجہ روتے ہیں گر آنحضور صلی اللّٰه علیہ والہ وسلم اس عادت سے پاک تھے۔ چارسال کے عرصے میں حضرت حلیمہ ہے آ پ کی وجہ سے اللّه کی بے پناہ مہر بانیوں کا مشاہدہ کیا۔

آ پ کے دادا جنا ب عبد المطلب آ پ سے بے درجیت کرتے تھے۔ قریش کے سردار ہونے کی وجہ سے آ پ کی بردی عزت تھی۔ جب آ پ کے دادا جنا ب عبد المطلب آ پ سے بے درجیت کرتے تھے۔ قریش کے سردار ہونے کی وجہ سے آ پ میں عام بچوں کی کی عادات آ پ حرم کعبہ یا دارالندوہ میں تشریف لاتے تو اپنے دُرِّ میں مام بچوں کی کی عادات نہ تھیں۔ آ پ کم عمری کے باوجود بچپن میں بردی شجیدگی اور آ رام سے بیٹھتے اور عظمت و شرافت کے آ خار آ پ کی جرادا سے خام رہوتے۔

آ ٹھ سال کی عمر میں آ پ کے دادا دُنیا سے رخصت ہوگئے اور اپنے بیٹے جناب ابوطالب کو آپ کی پرورش کی وصیت کر گئے۔

آ ٹھ سال کی عمر میں آ پ کے داداد و نیاسے رخصت ہوگئے اور اپنے بیٹے جناب ابوطالب کو آپ کی پرورش کی وصیت کر گئے۔

جناب ابوطالب اگر چہ بڑے کنے کے مالک تھ تاہم انھوں نے اپنے پیارے بھتیج کی پرورش کاحق ادا کیا۔ وہ آپ کو ہروقت اپنے ساتھ رکھتے اور اپنے بچوں سے بڑھ کر آپ سے محبت کرتے۔ آپ نے دس بارہ سال کی عمر میں بکریاں بھی چرائیں۔ بکریاں چرانا اُس نے میں کوئی معیوب کام نہ تھا۔ شرفاء کے بچھمو ما بیکام کیا کرتے تھے۔ معلوم ہوتا ہے کہ چونکہ وُنیا کی گلہ بانی کا فریضہ آپ کے سپر دہونا تھا اُس لیے خداوند عالم عبد طفولیت ہے آپ کواس کام کے لیے تیار کر رہا تھا تا کہ صبر وطلم کی اعلی صفات درجہ کمال کو پنچیں اور بعثت کے بعد آپ ہوتم کے انسانوں کی رہنمائی کا کام بطریق احسن انجام دے کیں۔

# عهدشاب

رحمتِ عالم کامقام اس لحاظ ہے یگانہ اور منفر دہے کہ نبوت ہے آب نے اپی عمر کے پورے جالیس برس اپنی قوم میں گزارے۔ آپ کی زندگی کے شب وروز آپ کی قوم کے سامنے روز روشن کی طرح عیاں تھے۔ آپ کی بیچالیس سالہ زندگی صدافت ویا نت اور خدمتِ خلق کی ایک مسلسل کہانی ہے۔ آپ نے جب نبوت کا اعلان کیا تو اپنی اس چالیس سالہ زندگی کو ہی اپنی سچائی کے جوت میں پیش کیا۔ آپ کے بڑے ہے بڑے وہمن کو بھی یہ ہمت نہ ہو تکی کہ آپ کی سابقہ زندگی پر انگی اٹھائے۔ آپ کا سب سے بڑا وہمن ابوجہل کہا کرتا تھا '' محمد ا

### صادق وامين تاجر:

آپُ کا خاندان چونکہ تجارت پیشہ تھا۔اس کیے آپ بھی اس طرف مائل ہوئے۔ آپ کے پچا ابوطالب بھی تاجر تھے۔ جب آپ سنِ رُشد کو پہنچے اورفکرِ معاش کی طرف توجہ ہوئی تو آپ کو تجارت سے بہتر کوئی پیشرنظر مند آیا۔

۔ کامیاب تجارت کاسب سے بڑا گرنیک نامی اور ساکھ ہے۔ آپ پرلوگوں کے اعتاد کا بیمالم تھا کہ بے کھنے اپنی رقوم آپ کے پاس نت رکھتے۔

ان دنوں لوگوں کا دستورتھا کہ اپناسر مامیکی تجربہ کاراورامین شخص کے ہاتھ میں دیتے اور تجارت کے منافع میں شرکت کر لیتے تھے۔ آپ بھی اس طریق شراکت سے تجارت کیا کرتے تھے۔

وہ لوگ جوآ تحضور صلی الله علیہ والہ وسلم کے ساتھ شریکِ حیات رہے گواہی دیتے تھے کہآپ بڑی دیانت داری اور راست بازی کے ساتھ اس کام کوانجام دیتے تھے۔ کاروبار تجارت میں آپ اپنامعاملہ ہمیشہ صاف رکھتے اور کبھی وعدہ خلافی ندفر ماتے۔ چنانچے آپ کی دیانت کی وجہ ہی ہے ہر چھوٹا ہڑا آپ کو'الامین' (شک وشبہ سے بالا دیانتدار) اور' الصادق' (بےمثال صدافت کا پیکر) کہہ کر پکارتا۔

### حرب فجار:

آپ كے عهد شباب ميں حرب فجار كا واقعہ پيش آيا۔ يہ جنگ فبيلہ قريش اور فبيلہ قيس كے ورميان لڑى گئى۔ قريش كے حق پر ہونے كى وجم سے آپ اپنے خاندان كے ساتھ رہے۔ گرعملی طور پر كوئی حصہ نہ ليا چونكہ بيہ جنگ ان ايام ميں لڑى تى تھى جن ميں جنگ وجدل حرام تھا'اس ليے حرب فجار كہلائى اور حضور سنے بھى عملى طور پر حصہ لينے سے اجتناب فرمايا۔

حضور صلی الملله علیه واله وسلم کابی اس قتم کی لڑائیوں کو دیکھ کر سخت کڑھتا تھا اور آپ چاہیے تھے کہ جابلیت کے دور کی پیلڑائیاں ختم ہوں چنانچہ ای سلسلے میں جب'' حلف الفضول'' کامشہور معاہدہ مطے پایا' جس میں فیصلہ کیا گیا کہ'' فلا لم کی مخالفت اور مظلوم کی مدد کی جائے گی'' تو آپ دل و جان سے اس میں شریک ہوئے۔ آپ عہد نبوت میں بھی فر مایا کرتے تھے کہ''اس معاہدے کے مقابلے میں اگر مجھے سرخ اُونٹ بھی دیئے جاتے تو میں نہ لیتا' اور آج بھی ایسے معاہدے کے لیے کوئی بلائے تو میں حاضر ہوں۔

### واقعه ججراسود:

آپ کے اعلیٰ کردار' تد تر اور معاملہ فہنی کا مظاہرہ ہمیں تعمیر کعبہ کے وقت نظر آتا ہے۔ کعبہ تریف چونکہ نظیمی علاقے میں تھااس لیے اکثر بارشوں کی وجہ سے عمارت کونقصان پہنچتا تھا۔ قریش نے فیصلہ کیا کہ کعبے کی از سرنو تعمیر کی جائے۔

تغیر کا کام شروع ہوااور تمام قبائل قریش نے پوری عقیدت سے اس میں حصد لیا۔ جب ججرا سود کے نصب کرنے کا موقع آیا تو سخت جھڑا پیدا ہوگیا۔ ہر شخص بہ چاہتا تھا کہ بیسعادت اسے حاصل ہو۔ نوبت یہاں تک پیچی کدارائی کا خطرہ پیدا ہوگیا۔آخر خاندان کے ایک معمر شخص ابوامیہ بن مغیرہ کی رائے پر فیصلہ ہوا کہ کل صبح جوشخص پہلے داخل ہو' وہی خالث قرار دے دیا جائے۔ تھم الہی سے آخضور صلی اللّٰہ علیہ والہ وسلم پہلے تشریف لائے۔آپ کود کیھتے ہی سب پکاراً مٹے''الا مین'' تشریف لائے۔ ہمیں ان کا فیصلہ منظور ہے۔ آپ نے جس مُن تد ترکا ثبوت دیتے ہوئے جمرا سود کو نصب فرمایا اس کا مفصل تذکرہ آپ گزشتہ جماعتوں میں پڑھ تھے ہیں۔

### حيا:

آ پ کی خوبیاں اتنی ہیں کہ ثار میں نہیں آ سکتیں ۔لیکن جوانی میں شرم وحیا آ پ کی سب سے نمایاں صفت تھی ۔کسی نے آپ کو نگانہیں دیکھا۔ بچین میں بھی آ پ حیا کا پیکر تھے۔خود داری کا بی عالم تھا کہ اپنی روزی خود کمائی اُورکسی پر بوجھنہیں ہے۔

### محبت ورحمت كالپكر:

قر آن حکیم نے آپ کو''رحمتہ للعالمین'' کہا ہے۔ نبوت سے قبل بھی آپ محبت ورحمت کی تصویر تھے۔ کسی کو تکلیف میں ویکھتے تو حیث بے چین ہوجاتے اور اس وقت تک آ رام نہ فرماتے جب تک اس کی تکلیف دور نہ ہوجاتی۔ آپ اپنے وقت کا کافی حصہ بوڑھوں' بیاروں اور معذور کو گوں کی دیکھ بھال میں صرف کرتے۔ان کے چھوٹے موٹے کا م کردیتے۔ان کا سوداسلف لا دیتے۔آپ کے دل میں غلاموں کے لیے خاص جگہتی۔ بتیموں کے ساتھ بے حدمجت سے پیش آتے اور بچوں سے محبت وشفقت کا سلوک کرتے۔غریب بچوں کو کھانا کھلاتے اور پہننے کے لیے کپڑے دیتے۔

## مراسم شرك سے اجتناب:

آ پ بچپن اور جوانی میں بھی جبکہ آپ نے ابھی نبوت کا اعلان نہیں فرمایا تھا' مشرکا ندرسوم سے بچتے۔ایک دفعہ قریش نے آپ کے سرامنے کھا نالا کررکھا جو بتوں کے چڑھاوے کا تھا۔ آپ نے اسے کھانے سے انکار کر دیا۔ایّا م جج میں قریش نے بیقا عدہ بنا دیا تھا کہ جولوگ باہر سے آئیں وہ طواف کے وقت قریش کا لباس پہنیں ورنہ بر ہند طواف کرنا ہوگا۔ چنا نچہ اس بنا پرعریاں طواف کا عام رواج ہو گیا تھا۔لیکن آنحضور صلی اللّٰه علیہ والہ وسلم نے اس بارے میں بھی اپنے خاندان کا ساتھ نددیا بلکہ ہمیشہ اس بُری رسم کی مخالفت کی۔

کے میں آنحضور صلی اللّه علیہ والہ وسلم کومعاشر تی زندگی کی لغویات اور ناانصافیوں کا سامنا کرنا پڑا۔ بتوں کی لیوجا 'میلوں ٹھیلوں کا رواج' شراب اور جوا' غرض کون سی بے حیائی تھی جواہل مکہ میں نہتی ۔ نسب اور خاندان پرفخر وغرور کا بیحال تھا کہ بات بات پر تلواریں نکل آتی تھیں۔ یہ جھڑ رے پشتوں تک چلتے ۔ لڑکیوں کو بدنا می کا باعث بچھ کر زندہ ذن کردیا جاتا اور پھران برائیوں اور بے حیائی کے کاموں کا ذکر بھری محفلوں میں بڑے فخرسے کیا جاتا۔

حضور صلی الله علیدوالہ وسلم ان معاشر تی پُرائیوں کود کھی کردل ہی دل میں کڑھتے۔ آپ خود اِن نے دُورد بجے اور سوچے رہے کہ اِن کُر ائیوں سے لوگوں کوکس طرح بچا یا جاسکتا ہے۔ اس قسم کے خیالات ہروفت آپ کے ذہن مبارک پر چھائے رہتے ۔ یہاں تک کہ آپ ظوت پندی اور تنہائی کی طرف ماکل ہو گئے اور غار حرا میں آپ کے شب وروز بسر ہونے گئے۔ غار حرا مکہ سے کوئی پانچ کلومیٹر دور ہے آپ مہینوں وہاں جاکر قیام فرماتے اور غوروفکر اور الله کی عبادت میں مصروف رہتے ۔ کھانے پینے کا سامان ساتھ لے جاتے۔ وہ ختم ہوجاتا تو گھر تشریف لاتے اور واپس جاکر پھر الله کی عبادت میں مشغول ہوجاتے۔ آپ غار حرامیں ہی تنے کہ خدا کی طرف سے پہلی وی لے کر جرائیل نازل ہوئے اور کا کنات کی رہنمائی کا کام آپ کے پر دہوا۔

# اخلاق نبوى صلى الله عليداله والم

حضور صلى الله عليه والهوسلم كي بارب بين الله تعالى كارشاد جند و القلم 4:68)

إِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيْمٍ (القلم4:68)

بے شکتم اخلاق حسنہ کے اعلیٰ درجے پر فائز ہو۔

قرآن كلام اللي ب جوخاتم الانبيا حضرت محصلى الله عليه والهوسلم برنازل موا-آپ كي ذات اس كاعملي نموند أسوه اورنقشه به جيسا كه الله تعالى في خودكها:

حمارے لیےرسول الله صلی الله علیه واله وسلم کی زندگی بی لَقَدُ كَانَ لَكُمُ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسُوَّةٌ حَسَنَةٌ بہترین اور کامل نمونہ ہے۔ (الاحزاب21:33)

قرآن حق وصدافت كاپيام باورآپاس كے پيام برقرآن رشدو بدايت باورآپراشدو بادي اس ليقرآن كى برآيت کی نہ کی طرح آپ کی ذات اقدیں ہے تعلق رکھتی ہے۔

ا يك بارحضرت عائشرضى الله عنها سے چند صحاب (رضى الله عنهم) في عرض كياكه في كريم سى الله عليه والبوسلم كي محمد حالات ذندگى ميس سنائيس حصرت عائشصديقة فرمايا: كياتم قرآن بيس برجة جوطلق في كي بارب ميس مجمعت بوجهة مور قيان مُعلَقه الكان الْقُوانُ آپ كى بورى اخلاقى زندگى قرآن كے سانچ ميں وهلى موئى تقى قرآن نے جو كھ كہا ، محصلى الله عليدواله وسلم نے اسى كوكروكھايا \_كويا قرآن کا پڑھناآ ب کی حیات طیبہ بی کوسا منے لانا ہے۔ یہاں آ ب کے اخلاق کر یماند کے چند کوشے اختصار کے ساتھ چیش کیے جاتے ہیں۔

# 1-سادگی اور بے تکلفی:

آ تحضور صلى الله عليه والهوسلم اپني روز مره كي زندگي مين حد درجه ساده تقع مجلس انتخار كمرتشريف لے جاتے تو نظے پاؤل چلے جاتے اور جوتے وہیں جھوڑ جاتے۔ بیملامت تھی کہ آپ واپس تشریف لائیں گے۔

کھانے پینے' اُٹھنے بیٹھنے اور پہننے میں کوئی تکلف ندفر ماتے۔سادہ سے سادہ کھانا کھا لیتے۔ آپ کے لیے آٹا چھانا ندجا تا تھا۔ پہننے کو جسیا بھی ل جاتا کہن لیتے۔ زمین پر چٹائی کے فرش پر جہاں جگہ ملتی بیٹھ جاتے۔ لباس میں نمائش پیندن فرمانے 'سامانِ آ رائش سے دُورر ہے اور ہر چیز میں سادگی اور بے تکلفی کو پیشِ نظرر کھتے۔ناز ونعمت کلف اورعیش پسندی کونا پسندفر ماتے اور دوسروں کو بھی اس سے رو کتے۔

جس طرح آپ خودسادگی پیند تھے اس طرح آپ یہ بھی چاہتے تھے کہ آپ کے اہل وعیال سادہ زندگی بسر کریں اور تکلف ہے یا ک رہیں عورتوں کے لیے اگر چیسونے کے زیور کا استعال درست ہے گرآ پاپنے گھر والوں کے لیے اسے بھی اچھانہ بچھتے تھے۔ فر مایا کرتے تھے" کروئیامیں انسان کے لیے اتنا کافی ہے جتنا ایک مسافر کوزادراہ کے لیے۔"

### 2-ابناكام آپكرنا:

آنحضور صلی الله علیہ والہ وسلم اپنا کام خود اپنے ہاتھوں سے کرنا پیند فرماتے تھے۔ باوجود یکہ تمام صحابۃ آپ کے جال نثار اور آپ کے خادم تھے۔ آپ اپنے کام اپنے دست مبارک سے انجام دیا کرتے۔ ایک شخص نے حضرت عائش صدیقہ رضی الله عنہا سے پوچھا کہ آپ گھر میں کیا کام کرتے تھے؟ جواب دیا کہ گھر کے کام کاج میں مصروف رہتے تھے۔ کپڑوں میں اپنے ہاتھ سے ہوندلگاتے دُود ھدوہ لیتے' باز ارسے سوداخریدلاتے' اونٹ کواپنے ہاتھ سے باندھتے اور اسے چاراؤ التے۔

جب آپ نوعمر مصے اور خانہ کعبیتمبر ہور ہاتھا تو اس وقت بھی پھر اُٹھا اُٹھا کر معماروں کو دیتے۔ مبحد قبا اور مبحد نبوی کی تغییر اور جنگ احزاب کے وقت مدینے کے گردخند ق کھودنے میں آپ نے مسلمانوں کے ساتھ مل کرکام کیا۔ دو صحابیؓ بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہم لوگ خدمت اقدس میں حاضر ہوئے۔ دیکھا کہ خوداپ دستِ مبارک سے مکان کی مرمت کررہے ہیں۔ آپ کولوگوں کی بیعادت ناپندھی کہ خود بیٹھے رہیں اور دوسرے ان کے کام کریں۔

### 3- دوسرول ككام آنا:

خباب ایک سحابی تھے۔ وہ کسی جنگ پر گئے۔ ان کے گھر کوئی دُودھ دو ہنے والا نہ تھا۔ آپ ہرروز ان کے گھر جاتے اور دُودھ دوہ دیا کرتے جبش سے مہمان آئے تو سحابہ نے چاہا کہ وہ ان کی خدمت گزاری کریں لیکن آپ نے اسے اپنے ذیے لیا اور بنفس نفیس ان کی مہمان نوازی کا فرض انجام دیا۔ کوئی شخص بھی آتا اور کہتا ''یارسول اللّٰہ! میرا بیکام ہے''۔ آپ فورا اُٹھ کھڑے ہوتے اوراس کا کام کر دیتے عبد اللّٰہ میں ابی اوفی ایک سحابی ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ 'بیوہ اور مسکین کے ساتھ چل کران کا کام کرویے میں آپ کوعار نہ تھا۔'

### 4- بچوں پر شفقت:

بچون پر حد درجہ مہربان تھے۔سواری پر آ رہے ہوتے تو انھیں آ گے پیچھے بٹھا لیتے۔ رائے میں بچوں سے ملتے تو انھیں پہلے سلام کرتے۔

ماں بیچے کی محبث کے واقعات من کرآپ پر گہرااٹر ہوتا تھا۔ ارشادفر مایا کرتے کہ''جس کے ذیے المللہ تعالی اولا دکی پرورش کرے اوروہ ان کاحق بجالائے وہ دوز نے سے محفوظ رہے گا۔''آ مخضرت صلی المللہ علیہ والہ دسلم فریائے تھے کہ' میں نمازشروع کرتا ہول اورارادہ ہوتا ہے کہ دیر میں ختم کروں گا۔ اچا تک کسی بچے کے رونے کی آواز آتی ہے اور نماز مختصر کردیتا ہوں کہ اس کی ماں کو تکلیف ہوتی ہوگی۔''

بچوں کے لیے آپ کی محبت وشفقت صرف مسلمان بچوں تک محدود نتھی بلکہ مشرکین کے بچوں پر بھی لطف وکرم فرماتے۔ایک غزوہ میں مشرکین کے چند بچے جھیٹ میں آ کر مارے گئے۔آپ کوعلم ہوا تو نہایت آ زردہ ہوئے اور فرمایا:'' خبر دار بچوں کوئل نہ کرؤ ہر جان خُدا کی فطرت پر ہی پیدا ہوتی ہے''۔

جب بھی خدمتِ اقدس میں کوئی نیامیوہ آتا تو حاضرین میں سب ہے معمر بچے کودیتے۔ بچوں کو چومتے اور انھیں پیار کرتے تھے۔

### 5-جانورول پردم:

حیوانات پر رحم فرماتے۔عرب میں مدتوں سے ان بے زبانوں پرظلم ہور ہاتھا۔ آپ نے اسے ختم کیا۔عرب زندہ جانور کے بدن سے گوشت کاٹ لیتے اور پکا کرکھاتے۔ آپ نے اس کوروکا۔ جانور کی دم اورایال کا منے سے منع فرمایا۔ جانوروں کو باہم لڑانا ناجائز قرار دیا۔ جانور کو باندھ کراسے نشانہ بنانے کوظلم قرار دیا اوراس سنگدلی سے لوگوں کوروکا۔ پرندوں کے انڈے چرانے اوران کے بچوں کو تکلیف پہنچانے سے منع فرمایا اور جانوروں کو بھوکا اور بیاسار کھنے کے معاملے میں اللّٰہ تعالیٰ سے ڈرنے کا تھم دیا۔

### 6- فادمول سے محبت:

آ نحضور صلی الله علیہ والہ وسلم خادموں اور غلاموں کے ساتھ خصوصیت سے شفقت فرماتے تھے۔ آپ کا فرمان تھا کہ' بیٹمھارے بھائی ہیں جوخود کھاتے ہوا تھیں کھلا وُ بچوخود پہنتے ہوان کو بھی پہنا وُ''۔ ایک بار بیفر مایا کہ' ان کواتنا کام نہ دوجووہ کرنہ کیس ۔ اگر زیادہ کام دو تو خود بھی ان کی مدد کرو''۔غلاموں اور خادموں کو مار نے سے منع کیا اور نصیحت فرمائی کہ ان کی غلطیوں کو ہرروز اکثر معاف کیا کرو۔

# 7- حسن سلوك (1) وشمنول كيساته

انسانی اخلاق میں سب سے کمیاب اور نادر چیز دشمنوں پر رحم اور ان سے درگز رہے۔ دشمن سے انتقام لینا اگر چانسان کا قانونی حق ہے کہ کادن تھا لیکن آنحضور صلی الملّٰ علیہ والہ وسلم کی ذات اقدس نے بھی کسی سے انتقام ہیں لیا۔ دشمنوں سے انتقام کا سب سے بڑا موقع فتح کمہ کا دن تھا لیکن جب آنحضور صلی الملّٰ علیہ والہ وسلم کے خون کے پیاسے سامنے آئے جنھوں نے آپ کو ہر طرح کی تکلیفیں دی تھیں تو آپ نے انھیں میں جہ کرچھوڑ دیا کہ ''تم پرکوئی ملامت نہیں' جاؤتم سب آزاد ہو۔''

عکر مہ'اسلام کے سب سے بڑے دشمن ابوجہل کے بیٹے تھے اور باپ کی طرح آنمخضور کے تخت دشمن تھے۔ مکہ فتح ہوا تو بھا گ یمن چلے گئے۔ ان کی بیوی مسلمان ہو چکی تھی۔ وہ بمن گئیں اور عکر مہ کوتسلی دی۔ انھیں مسلمان کیا اور لے کر خدمتِ اقدس میں حاضر ہوئیں۔ آنمخضور ؓنے دیکھا تو خوشی ہے اُٹھے اور ان کی طرف اس تیزی سے بڑھے کہ جسم مبارک پر چپا در تک نہ تھی اور زبان مبارک پر یہ الفاظ تھے کہ'' اے چرت کرنے والے سوار! تیرا آنا مبارک ہو'۔

یہ الفاظ متھ کہ''اے بھرت کرنے والے سوار! تیرا آنامبارک ہو''۔

ابوسفیان فتح مکہ سے قبل اسلام کے خلاف جنگوں میں شامل رہے۔ جب اس فتح کے موقع پر گرفتار کرے آپ کے سامنے لائے گئے تو آپ محبت سے پیش آئے جتی کہ ابوسفیان کے گھر کو دارالا مان بنا دیا اور اعلان کیا کہ جومشرک بھی ان کے گھر داخل ہوجائے گا وہ امان مائے گا۔

قریشِ مکہ کاظلم سے یا زنہیں۔مسلمان تین برس تک شعب ابی طالب میں محصور رہے۔ غلے کا ایک داندا ندر ند پہنچ سکتا تھا۔ پچ مجوک سے تڑ ہے اور روتے تھے لیکن رحمت عالم کو جب ان سے انتقام لینے کی طاقت نصیب ہوئی تو انھیں معاف فرما دیا۔ ججرت سے قبل جب آ پ جلینچ اسلام کے لیے طائف گئے تو اہل طائف نے آپ کے ساتھ کیا پچھسلوک نہیں کیا۔ آپ پر پتھر سیکے حتی کہ پائے مبارک ابولہان ہو گئے ۔فرھنۂ غیب نے پوچھا کہ' تھم ہوتوان پر پہاڑالٹ دیا جائے'۔ جواب ملا کہ'' نہیں' شایدان کی کسل سے کوئی خُدا کا پرستار پیدا ہو''۔ آپ نے ان کے حق میں ہمیشہ دُ عافر مائی کہ'' اے اللّٰہ!اہلِ طا نَف کواسلام نصیب فرما''۔ آپا پنے جانی دشمنوں تک کے حق میں دعائے خیر فرمائے اوران سے کوئی تعرض نہ فرماتے۔

# حن سلوک (ب) ساتھیوں اور گھر والوں کے ساتھ:

جوذات وشمنوں کے ساتھ اس قدراح پھاسلوک رکھتی ہووہ اپنے ساتھیوں یا گھروالوں کے ساتھ کب براسلوک رکھتی ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ اپنوں اور غیروں کے ساتھ جس حسن سلوک کا مظاہرہ آپ نے فرمایا' کا نئات میں اس کی مثال نہیں ملتی۔اہلِ ہیت ہوں یاصحابہ کرام متمام آپ کے خسنِ سلوک کے مدّ اح نظر آتے ہیں۔

### ماوات:

آپ کی نظر میں امیر وغریب چھوٹا ہڑا 'آ قا اور غلام سب برابر تھے۔حضرت سلمان فاری محضرت صہیب رومی اور حضرت بلال حبشی رضی اللّه عنہم آپ کی بارگاہ میں قریش کے رئیسوں سے بلند مرشہہ تھے۔

ایک عورت چوری کے جرم میں پکڑی گئی۔ حضرت اسامہ بن زیرؓ ہے آسٹھ طور صلی اللّٰد علیہ والہ وسلم کو حد درجہ مجت تھی۔ لوگوں نے انھیں آپ کے پاس اس عورت کا سفارش بنا کر بھیجا۔ آپ نے فرمایا ''اسامہ! کیا خدا کے قانون میں سفارش کرتے ہو؟'' پھرآپ نے لوگوں کو جمع کر کے خطاب فرمایا ''تم ہے پہلی احتیں اس لیے برباد ہو گئیں کہ جب معزز آدی کوئی جرم کرتا تو اسے چھوڑ دیا جاتا اور معمولی آدی بھرم ہوتے تو سزایا ہے''۔

آپ مساوات نسل انسانی کے علمبر دار تھے۔ صحابہ جب مل کرکوئی کام کرتے تو آپ بھی ان کے ساتھ شریک ہوجاتے۔ مسجد نبوی کانتمبر میں آپ برابر کے شریک تھے۔ غزوۂ احزاب (جنگ خندق) کے موقع پریدینۂ کے گرد خندق کھودنے میں آپ نے بھی حصہ لیا۔

### 8-عزم واستقلال:

اسلام کے ایک ایک کارنا ہے ہے آپ کا عزم واستقلال طاہر ہوتا ہے۔ تیرہ برس کی مسلس ناکا میوں کے باوجود آپ کی ذات مایوی ہے آشنائبیں ہوئی۔ بجرت ہے قبل ایک بارصحابہ نے مشرکوں کی ایذ ارسانیوں سے نگ آگر خدمت مبارک میں عرض کی کہ'' آپ ہمارے لیے کیوں وُ عائبیں فرماتے۔'' میں کر آپ کا چرہ مبارک غضے سے نمرخ ہوگیا اور فرمایا: تم سے پہلے جولوگ گزرے ہیں'ان کو آرے سے چیر کردوکلا ہے کر دیا جا تا اور ان کے بدن پرلو ہے کی تنگھیاں چلائی جاتی تھیں لیکن میں آزمائشیں فدہب سے برگشتہ نہ کر سمیں۔ خُداکی تیم اسلام اپنے مرجبہ کمال کو پہنچ کررہے گا۔

قریشِ مکتبلغِ اسلام کےخلاف برقتم کی تدبیروں سے تھک گئے۔آپ کے سامنے حکومت خزانداور حسن کی پیشکش کی گئی تو آپ نے نہایت حقارت سے ان کی درخواست کو ٹھکرا دیا۔ بالآخر جب آپ کے چھاابوطالب نے مشرکین کے خطرناک ارادے پیش کیے توب آ پ عوزم واستقلال کا آخری امتحان تھا۔ اس سے جواب میں آپ نے جو کھارشاد فرمایا وہ ہمت واستقلال کا بہترین اظہار ہے۔ فر مایا: چیاجان! اگر قریش میرے دائیں ہاتھ میں سورج اور بائیں ہاتھ میں جا ندر کھدیں تب بھی اپنے اعلانِ حق سے بازندآؤں گا''۔ اسلام کے خلاف کفار کے تمام معرکوں میں آپ نے جس ٹابت قدی یا مردی عزم واستقلال اور بہا دری کا جبوت ویا وہ ایک پیفیر برحق کے شایان شان ہی ہوسکتا ہے۔ آمخصور کوسینکڑ وں مصاعب و محطرات اور بیپیوں معرے اور غز وات پیش آ یے لیکن بھی

## سوالات

1- منصب رسالت اوراس كى عظمت رتفصيلى نو كسي \_ \_ \_ \_ \_

یا مردی اور ثابت قدمی نے لغزش نہیں کھا گی۔

- 2- مندرجه ذيل انبياء كرامٌ كى تبليغى كوششوں پر مخضرنو ك كھيے -حضرت نوح عليه السلام حضرت ابراجيم عليه السلام اورحضرت موى عليه السلام
- پغامت كاشاعت كىسلىلىيى نى كريم كومكىيس كيامكلات پيش أئيس
  - - 4- مدينه منوره مين اشاعب اسلام برنوت تحرير يجير
    - 5- حضور صلى الله عليه والهوسلم كاعلى اخلاق يرمضمون كصير-
- آ تخضرت صلی الله علیه واله وسلم تمام رسولول اورنبیون کے سر دار ہیں۔ وضاحت سیجھے۔
  - رسول اور پیغمبر کے اوصاف بیان تیجیے۔ نیز ختم نبوت پر نوٹ لکھیے۔
  - 8- حضرت عيسى عليه السلام كى رسالت پرمختفرنو كلهي \_ \_
- 9- رسول الله صلى الله عليه والهوسلم كوعواى حمايت مع وم كرف ك اليقريش في كيا جه كاند استعال كيد؟
- 10- اہلِ طائف نے جناب رسول الله صلى الله عليه واله وسلم كودعوت حق كى بإداش ميں جس ظلم وستم كانشانه بناياس كي تفصيل بيان سيجي

باب پنج عربی زجان کی گرامر کل

اكيلے بامعنی لفظ كوكلہ كہتے ہيں جيسے: فُورُان " كِتاب" جَاءَ (آیا) إلى (طرف) (تك) كلمه كي نين تشميل بين: اسم فعل حرف اسم وه کلمه ب جوكسي انسان حيوان ياچيز كانام موجيسي: طَارِق". أَسَد" (شير) زَهُرَة" ( يُعُول) قُلُم" فعل وہ کلمہ ہے ہے جس میں کسی کام کا ہونایا کرنا کسی ندکسی زمانے میں پایاجائے۔ جیسے: جَاءَ: (آيا) \_ اكلَ: (كهايا) \_ يَدْخُلُ: (واهل بوتام) سَاذُهُ ب: (يس جاوَل كا) حرف و وکلہ ہے جواسم یافعل کے ساتھ ملے بغیراستعال نہ ہوتا ہو چیے: مِنْ : (سے )الی: (تک) عَلَیٰ (پر)هَلُ: (كيا)-(ييتمام الفاظ اكلياستعال نبيس ہوتے)۔

# اسم نكره واسم معرفه

Polytechnick and the

. وکسی خاص چیز کانام ند بو بلکدایک ان اونکی خاص چیز کانام ند بو بلکدایک ان اونکی کستاب در را جو کسی از اونکی کستاب در گرد کانام ند بود بلکدایک از اونکی کستاب در گرد کانام ند بود بازی کستاب در گرد کانام ند بود بازی کستاب در گرد کانام ند بود بازی کستاب در کستاب در

## اسم معرفد:

قُرانٌ. مُحَمَّدٌ. فَاطِمَةُ. عَائِشَةُ. اسم نکرہ پرالف لام (ال)لگادیا جائے تو وہ اسم معرفہ بن جاتا ہے۔ الف لام جب داخل موتواسم تكره كى تنوين بھى كرجاتى ہے - جيسے: تِلْمِيُذُ ہے اَلْتِلْمِيْدُ (فاص ثاكرد) بَیْت " سے الْبَیْتُ (خاص مکان)

:5%

وہ اسم ہے جوانسان حیوان یا کسی اور چیز کے زکو ظاہر کرے۔ جیسے اَب (باپ) رَجُل (مرد)اَسَد (شیر)

جن اساء میں فراور ماد فہیں ہوتے وہاں اسم مذکروہ ہوگا جس میں مونث کی کوئی علامت ندپائی جائے جیسے قلم، کِتَاب، کُونسِیً

### موثث:

وہ اسم ہے جوانسان حیوان یا کسی اور چیز کی مادہ کوظا ہر کرے جیسے: اُمَّ (مال) اُنحُتُ (بہن) فَجَاجَةٌ (مرغی) طَاوِلَةٌ (میز)

مؤنث لفظى ومؤنث معنوى

## موَّ نث لفظى:

وہ ہے جس کے آخر میں علامات مؤنث میں سے کوئی علامت موجود ہو۔

### علامات مؤثث

جيے دُجَاجَةً. دَرَّاجَةٌ (سَائَكُلِ)

م مُعُوى كُبُرى عَطْشَى (پاس)

جيے سَوُدَاءُ (ساه)حَمُواءُ (سرخ)

### مؤنث معنوى:

ا: تائے مربوطرز اکدہ:

ب: الف مقصوره زائده:

ج: الف مدوده زائده:

وہ ہے جس میں فرکورہ بالاعلامات مؤنث میں سے کوئی علامت نہ پائی جائے۔ ویے مؤنث کے لیے استعمال ہو۔ جیسے: أُخُتُّ. أُمَّ زَيْنَابُ. كُلْمُوُمُ

نوٹ قبیلوں اور ممالک کے نام مؤنث معنوی ہیں۔جیسے

مُسلَقَانُ. بَالِحِسْقَانُ. قُرِيُهُ ش'. اوراسي طرح وه اعضاء جودودو بين ان بين اكثر مؤنث معنوى بين - جيسے يَد ' (باتھ ) - عَيُن ' (آئكھ) دِنجل' (پاؤن وغيره)

## مفرد شنيهجع

مفرد: وواسم ہے جوایک چیز کوظا ہرکرے۔ جیسے: قَلَم" (ایک قلم) بنت" (ایک لڑک) اَسَد" (ایک شیر) مِصْبَاح" (ایک لیپ) شنیہ: وواسم ہے جودو چیز ول کوظا ہرکرے۔ جیسے قَلَمَانِ (دوقلم) تِلْمِیْدَانِ (دوطالبطم) مِصْبَاحَانِ (دولیپ) شنیہ بناتے وقت مفرد کے آخریں الف وٹون مکسورہ (ان) لگایا جا تا ہے۔ جب اسم شنیہ پر پیٹن کی جگدز ہریاز ہر پڑھنی ہوتو الف یائے ساکنہ سے بدل جا تا ہے جیسے: قَلْمَوْنِ، تِلْمِیدُدُیْنِ، مِصْبَاحَیْنِ،

جع: وهاسم بجودو يزياده چيزول كوظا مركر يسي أَفَلام مُ بنات و الركيال) مَصَابِيتُ مُسُلِمُونَ صَادِقُونَ

عَابِدَات"

# جمع كانتميس جمع مكسروجمع سالم

جمع مكسر:

وہ جمع ہے جومفرومیں کھ تبدیلی کرکے بنائی جائے جیسے:

قُلَمْ ﴿ مِ أَقُلَامْ مِصْبَاحٌ مِ مَصَابِيْحُ. رِجُلُّ (پاؤں) مِ أَرْجُلَّ. كِتَابٌ سِ كُتُبٌ.

جعسالم:

وہ ہے جس کے بناتے وقت مفرومیں تبدیلی واقع نہ ہؤ بلکہ علامت جمع آخر میں لگادی جاتی ہے بھے صَادِق سے صَادِقُونَ ، مُؤمِنَةُ

# جعسالم كانتمين

# جع ذكرسالم وجع مؤنث سالم

جمع قركرسالم: وه به جس مين مفرد فذكرك تريس علامت جمع واؤساكنه ونون مفتوحه (وَ نَ ) لكا فَي جاتى بي بيك المسلمة عن مُسلِمُونَ. قَالِتْ عن قَالِمُونَ. مَنْصُورٌ عن مَنْصُورُونَ.

جمع نہ کرسالم پراگر پیش کی جگہ زبریاز بر پڑھنی ہوتو دونوں صورتوں میں واؤسا کنہ کو یائے ساکنہ ہے بدل دیتے ہیں۔ جیسے، مُسُلِمِیُن. صُعُهُ دِ مُنَن

جَع مؤمد سالم: وه بجس مين مفردمؤنث كم خرمين علامت جع الف وتاء (ات) لكا في جاتى بي على المؤمِنة ت

مُؤْمِنَاتٌ. سَاجِدَةٌ سے سَاجِدَاتُ

مفردين اگرعلامت مؤنث تائے مربوط ( ق ) ہوتو جمع كے وقت وه گرادى جاتى ہے۔

جع مؤنث سالم پراگر پیش کی جگه زَبر یا زیر پڑھنی ہوتو دونوں صورتوں میں زیر بی پڑھی جاتی ہے زیرٹیس پڑھی جاتی۔ بھے: مُسْلِمَاتِ. عَابِدَاتِ.

### مناز

اسم خمیروه اسم معرفہ ہے جوعائب مخاطب یا متکلم پردلالت کر<u>ے۔ جسے ف</u>مو (وہ مرد) دبینی (وہ مورت) آنْتَ (توایک مرد)اَنا (میں)

# اسم خمير كانتميں

1-ائم مير شفل - 2-ائم مير شفسل

صغیر متصل وہ ہے جو کسی فعل اسم یا حرف کے ساتھ ال کر استعال ہو بیسے قبر آٹ (میں نے پڑھا) عَسوَ جُنبًا (ہم لکے) ساعَتُک (تیری گھڑی) عَلَیْنَا (ہم پر) یہاں (ٹ) . (ف) (کَ) (ف) سب معائر متصل ہیں۔ ضمیر منفصل وہ ہے جوالگ استعال ہو جیسے: ھُوَ (وہ) اِبًّاکَ (تِجْھے) نَسُحُنُ (ہم)

# الم خمير متصل ك قتمين

## مرفوع منصوب مجرور

صغیر متصل مرفوع (فاعل ضمیر)وہ ہے جوفعل کے ساتھ ال کربطور فاعل محلا مرفوع استعال ہو۔ جیسے سَسِعَنَا (ہم نے سنا)اکسکَتُ (اسعورت نے کھایا) شَوِبُتُنُم (تم نے پیا) مُحَتُنَنَّ (ان سبعورتوں نے لکھا)

ضمیر متصل منصوب (مفعولی ضمیر) وہ ہے جو کمی تعل کے ساتھ ل کر بطور مفعول یا کسی حرف کے ساتھ ل کر بطور مفعول محلا استعال ہوجیسے عَلَّمَنِی (اس نے مجھے کھایا) اِدْ حَمْنَا (ہم پر رحم فرما) إِنَّهُ (لِيشِک وہ) کَيْنَتِی (کاش کدیس)

ضمیر متصل مجرور (اضافی ضمیر) وہ ہے جو کسی اسم کا مضاف الیہ یا کسی حرف جار کا معمول بن کرمحلا مجرور استعال ہو۔ جیسے بحک ابنی (میری کتاب) آخُونٹ (تیراجائی) لَهَا (اس کے لیے) عَلَیْٹُکُمْ (تم پر)

ویری مباب اسلام موقع محل کے مطابق اعراب قبول نہیں کرتے۔ اضیں مرفوع منصوب یا مجرور محلا کہا جاتا ہے یعنی ان کی جگہ کوئی اوراسم معرب ہوتا تو وہ مرفوع منصوب یا مجرور ہوتا۔

# اسم خمیر منفصل کی تشمیں مرفوع \_منصوب

ضمیر منفصل مرفوع وہ ہے جومندالیہ بن کرالگ استعال ہو جیسے کھو صادق (وہ بچاہے) آنا تِلْمِینَدُ (میں طالب علم ہوں) هِیَ أُمِّیُ (وہ میری ماں ہے) کھم رِ جَالَ (وہ سب مرد ہیں)

ضمير منفصل منصوب وه ہے جو كسى فعل كامفعول بن كرالگ استعال ہو۔ جيسے ايّاك مَعْبُدُ (جم صرف تيري بي عبادت كرتے ہيں)

### ضميرم وفوع منفصل

| مخاطب مؤنث   | مخاطب مذكر | غائب مؤنث       | غائب مذكر |
|--------------|------------|-----------------|-----------|
| ٱنْتِ        | ٱنْتَ      | هِيَ            | ھُوَ      |
| آنُتُمَا     | ٱنْتُمَا   | المَعْمِ ال     | هُمَا     |
| آنتن<br>آنتن | اَنْتُمُ   | ا ، فرا ا       | هُمُ      |
| e dal        | reep       | متكلم مذكرومؤنث |           |
|              |            | ์ บ์โ           | واحد      |
|              |            | نَعْنَ          | حثنيه وجع |

واحد حثنیه جمع

# فعل كالشميس

# فعل ماضي فعل مضارع فعل امر

فعل ماضی وہ فعل ہے جس میں کسی کام کا گزرے ہوئے زمانے ہیں واقع ہونا سمجھا جائے جیسے: قَسرَ أَ (اس نے پڑھا) ذَخَلَ (وہ داخل ہوا)۔ خَوَجَ (وہ لَکل) اَکُلَ (اس نے کھایا) شَوِبَ (اس نے پیا) سَمِعَ (اس نے سا) کَتَبَ (اس نے کھا) فوٹ: کوئی فعل فاعل کے بغیر سرز دنہیں ہوتا۔ فاعل بھی اسم ظاہرا ور بھی اسم خمیر ہوتا ہے۔ جب فاعل اسم خمیر ہوتو فعل کے عربی میں چودہ صیغے استعال ہوتے ہیں تاکہ فاعل کے بارے میں بیمعلوم ہوجائے کہ آیا وہ غائب ہے کا طب ہے یا متعلم ہے کا چرکیا وہ ذکر ہے یا مؤنث اس طرح وہ واحد ہے تثنیہ ہے یا جمع۔ بیصیغے فاعل کا تعین کرنے کے لیے لائے جاتے ہیں جیسا کہ نقشے سے ظاہر ہے۔

# فعل ماضى مطلق

غائب مؤنث كتبت (اس ايك عورت نے لكھا) كُتُبُ (اس نے لكھا) واحد حُتَبَتًا (ان دوعورتول نے لکھا) تُحتَبًا (ان دومردول في لكها) فثنيه كَتُبُنّ (ان سب عورتون في لكها) تُحَتِبُوا (انسبمردول نے لکھا) 3. مخاطب مؤنث مخاطب مذكر كُتُبُتِ (توايك عورت نے لكھا) كُتُبُتُ (تونِيكها) واحد كَتَبُتُهُمَا (ثم دوعورتول نِ لَكها) كَتَبُتُهَا (تم دونول نِهِ لَكُها) شنيه كَتَبُنُنَّ (تم سب عورتول في لكها) كَتَبُتُمُ (تم سب فِلكها)

### متكلم فذكرومؤنث

واحد کننٹ (میں (ایک مردیا ایک عورت) نے لکھا) ۔ تثنیہ وجمع کننٹ (ہم دویاسب (مردول یاعورتوں) نے لکھا) فعل مضارع و فعل ہے جس میں کسی کام کا زمانہ حال یا ستقبل میں واقع ہونا سمجھا جائے جیسے: یَـقُـرُ اُ (وہ پڑھتا ہے یا پڑھے گا) یَدُخُلُ (وہ داخل ہوتا ہے یاداخل ہوگا) یَسُمَعُ (وہ سنتا ہے یا ہے گا) فعل مضارع میں بھی فاعل جب اسم ضمیر ہوتو فعل ماضی کی طرح چودہ شکلیں استعال ہوتی ہیں ۔ نقشہ دیکھیے ۔

# فعلمضارع

تَكُفُبُ (وه ايك عورت كصى عيا لكھے گ يكُتُبُ (وهاكيمردلكمتابيا لكها) واحد تَكْتُبَانِ (وودوعورتيل متى بين يالكميس كَى) يَكُتُبَان (وه دومرد لكھتے ہیں یالکھیں گے) الثنيه يَكْتُبُنَ (وه سب عورتيل لهمتي بين يالكهيس كي) يَكْتُبُونَ (وەسب مردكھتے ہیں یالکھیں گے) 2. مخاطب مؤنث مخاطب ذكر تَكْتُبِينَ (تواكيعورت كمحتى إلكهوك) تَكُتُبُ (توايك مرولكمتات يا لكها) واحد تَكْتُبَانِ (تم دوعورتيل لهمتي مويالكهوگ) تَكُتُبان (تم دومردلكمة مويالكموك) مثنيه تَكْتُبُنَ (تم سب عورتيل لهمتي بويالكموگ) تَكْتُبُونَ (تمسبردلكت بويالكموك) 3.

## عظم ذكرومؤنث

واحد اکتُنب میں (ایک مردیا ایک عورت) لکھتا ہوں یا کھوں گا۔ شنیہ وجع نگٹ ہم دویاسب (مردیا عورتیں کلھتے ہیں یا کھیں ہے۔)

## فعلامر

فعل امروہ فعل ہے جس میں کی کو تھم دیا جاتا یا کسی سے التجاوغیرہ کرنا سمجھا جائے۔ جیسے: اُکٹٹ (تو لکھ) اُنحوُج (تو تکل جا)اِسْمَعُ (تو من)اِشُوَبُ (تو پی)اِدُ حَمُ (تورِم فرما) اِغْفِرُ (تو بخش دے)

فعل امر حاضر میں فاعل اسم خمیر صرف مخاطب ہوتا ہے اس کے اس کی کل چھٹکلیں (صنع ) استعال ہوتے ہیں۔

عاطب فرک عاطب مؤنف احد انگشب توایک مردکھ انگشی توایک (عورت) کھ انگشی توایک (عورت) کھ انگشی توایک (عورت) کھ انگشی توایک (عورتیں) کھو انگشا تم دو (عورتیں) کھو جع انگشوا تم سب (عورتیں) کھو لوٹ: طلبہ کوگروانیں یاد کرانا مقصود نہیں مرف فعل کے مقلف صیفوں کی پیچان بذریع گردان کائی ہے۔ گردانیں صرف سہولت کی خاطر کھی گئی ہیں تا کہ طلبہ مختلف شکلوں سے آگاہ ہوجائیں۔

مركب

مركبوه ب جوكم ازكم ووكلمول من كرب جيد: عَبْدُ اللهِ وَلَدٌ مَطِيْفٌ. اَللهُ خَالِقٌ. ذَهَبَ خَالِدٌ

ا مرکب کی قشمیں

مركب تاتعل رمركب تاخ

مركب ناقص وه بجس سي كمل بات مجھ مين ندآئ - جيسے: كِتَابُ الْوَلَدِ ( يَجِ كَي كَتَاب ) بُسُتَانَ جَمِيْلٌ (خوبصورت باغ) مركب تام وه بجس سي كمل بات مجھ مين آجائے -جيسے -مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ. اَللَّهُ رَحِيْمٌ. جَاءَ طَارِق. (طارق آيا) مركب تام كوجملة بحى كہتے ہيں -

مركب ناقص كاقتميس

مركب ناقص كى ديسے توبہت ى تسميں بين مگريهاں صرف مركب اضافى اور مركب توصفى كے بارے بيں پچھ وضاحت كى جائے گا۔

مركب اضافى: \_ وهمركب ناقص جومضاف اورمضاف اليه ي الربين مركب اضافى كهلاتا ب جيد: عَبُدُ اللهِ. قَلَمُ الْبِنْتِ (الركى كاقلم) كِتابُ الْوَلَدِ (الرك كى كتاب) إِنْ عَالِدِ (خالد كابيًا)

(۱) عربی میں مضاف پہلے اور مضاف الیہ بعد میں آتا ہے۔

(ب) مضاف ہمیشہ نکرہ اور مضاف الیہ ہمیشہ معرف ہوتا ہے۔ (ج) مضاف الیہ کے پنچے ہمیشہ زیر پڑھی جاتی ہے جیسا کہ مثالوں سے ظاہر ہے۔

مركب توصفي: \_ وومركب ناقص جوصفت اورموصوف سيل كربينه مركب توصفي كهلاتا ب-جيب وَكَلَدٌ مَنظِيفٌ (صاف تقرا كه رِجَالٌ صَادِقُونَ ( يَجِمر و )نِسَاءٌ عَابِدَاتُ (عبادت رُ ارعورتم ) كِتَابٌ جَيِّدُ (عمره كتاب) الْعَبُدُ الصَّالِحُ ( نيك بنده ) الْبِيْتُ الْواسِعُ (كَالَ مَكَان)

عربی زبان میں موصوف پہلے اور صفت بعد میں آتی ہے۔ صفت اپنے موصوف کے ساتھ تذکیروتا نیٹ تعریف و تنگیراور واحد شنیة جمع ہونے میں پوری مطابقت رکھتی ہے۔

# مركب تام (جله) كانتميس جملهاسميه جمله فعليه

جملهاسميد: وه جمله بجس كايبلاجز واسم بوجي الله غَفُورٌ. القُوانُ كِتَابٌ. اَ لُامُواَةُ جَالِسَةٌ (عورت بيني بولَى ب)طَارِقْ شَوِيْفٌ. زَيْنَبُ عَابِدَةٌ (زينب عبادت رارم)

جمله اسمیہ کے پہلے جز وکومندالیہ اور مبتدا اور دوسر کومندا ورخر کتے ہیں۔

مبتدا ہمیشہ معرفہ اور خبر کمرہ ہوتی ہے۔خبر مبتدا کے ساتھ تذکیرتا نیٹ اور واحد، تثنیہ ،جمع ہونے میں مطابقت رکھتی ہے۔مبتدا اور خبر

دونوں پر پیش پڑھاجا تاہے۔(اوپر کی مثالیس دیکھیئے)

جملة فعليه: وه جمله عبس كا يبلا جزوف موجي ذَهَبَ زَيْد " (زيد جلاكيا) قَالَ رَسُولُ اللهِ (رسول الله صلى الله عليه واله وَلَمْ نِهُ لَهِا) جَاءَ الْحَقُّ (حَنَّ آكيا) أَكُلَ خَالِدٌ طَعَاماً (خالد فِكَانا كَايا) شَرِبَ زَيْد ' مَاءً (زيد نِ ياني بيا)

جمله فعليه ميں پہلے جزو کومنداور فعل کہتے ہیں اور دوسرا جزومندالیہ اور فاعل کہلاتا ہے۔ جملہ فعلیہ میں بعض اوقات مفعول بھی آ جاتا ہے جبکہ فعل متعدی استعمال ہو۔ فاعل پر ہمیشہ پیش اور مفعول ب پرزبر پڑھی جاتی ہے۔ فاعل ہمیشہ معرفہ اور مفعول ب مجمعی معرف اور بھی كره بوتا ب\_ (مثاليس ويكھيے)

## فعل لازم فعل متعدى

فعل لازم وفعل ہے جس كومفعول بيد كى ضرورت نه مواور فاعل پر بات ختم موجائے۔ جيسے جَاءَ طَارِق (طارق آيا) ذَهَبَ خَالِدٌ ( خالد چلاكيا) إنشق الْقَمَرُ ( جا مرود كر بوكيا) نزَلَ الممطرُ (بارش برى) فعل متعدى و فعل ہے جے فاعل كے علاوه مفعول به كى ضرورت بواورمفعول به كاذكر كيے بغير بات كمل نه بو بيے شوب خاليد مَاءُ (خالد نے پانی پیا) قَتَلَ دَاؤ دُ جَالُون (واؤد نے جالوت والله عَلَي الله عَلَي " كِتَاباً (على نے كتاب و پڑھا) فعل معروف ونعل مجهول

فعل معروف وه فعل ب جس كافاعل معلوم مورجيع خوج زَيْد" (زيدتكا) كَتَبْتُ (يس فَكُما) أَنْوَلَ اللَّهُ الْقُوانَ (اللّه نے قرآن نازل کیا)

فعل مجهول وفعل بجس كافاعل معلوم ند موجيد: رُزِقُنُ (جميس رزق ديا كيا) يُفْتَلُونَ (ووقل كي جات بين) شُوبَ مَاءً (يانى پياگيا)

1-واو: كئى معنول مين استعال موتى بي مراس كازياده استعال دومعنول مين موتاب بتم عطف-

فَسَم: جبواؤسم كے ليے بولويداسم كوزيروكى كى كى كى قسم الله (خداك شم) والْقُرُانِ (قرآن مجيدى شم)

عَطف: . دویادوے زائداسموں کوایک فعل کے تحت لانے کوعطف کہتے ہیں۔ حروف عطف بہت ہے ہیں۔ ان میں ایک 'واؤ'' ہے۔جبعطف واؤسے ہوتو ترتیب شرطنہیں۔

hadyly skall a

امَنُتُ بِاللَّهِ وَمَلْدِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَ رُسُلِهِ (مِن اللهُ اس كفرشتول اس كى تنابول اوراس كرسولول برايمان لايا) جَاءَ زَيْدٌ وَبَكْرٌ وَ خَالِدٌ (زيرُ بكراورخالدآئ)

> 2- فا: ( رفعطف بيكن اس مين فورى رتيب شرط ب-جَاءَ جَمِيلُ" فَالْآمِيرُ (يَهِلِجُيلُ اور كِراميرا يا)

3- ثُمَّة: (حرف عطف بيكن اس كى ترتيب من مجموفا صله شرط كيد ..

ذَهَبُتُ إِلَى الْمَدْرَسَةِ ثُمَّ الْبُسْتَانِ (مِن مرت كيااور كِح وقف ك بعد باغ يس كيا) وَأَيْتُ الْاسَدَ ثُمَّ الْقِرُدَ (مِن فِي شِرو يَصااور كَهُودت كيعدبندرد يكما)

4- با: معنى "ساتم" - يدان حروف ميل سے ب جواسم كوزيرد ية بين:

بِسُمِ اللهِ (الله كنام كماته) كَتَبُتُ بِالْقَلَمِ (مِن فَالم كماته الله

ل مِن إلى فِي على.

يرحروف جاره بيل-اسم كوزيروية بين كيكن ان كمعانى مختف بيل-

ل: كامعنى"كيك يـ

لِلْهِ (الله كَيْلِي)لِلرَّسُوُّلِ (رسولُّ كَيْكِي )النَّارُ لِلْكَلْفِرِيْنَ (دوزخ كافرول كَيْبِ مِ)الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِيْنَ (جنت پر بيزگاروں كے ليے ہے)۔الْقَلَمُ لِلْكِتَّابَةِ (قَلْم لَكھنے كے ليے ہے)

مِن: کامعنیا"ہے""کی طرف ہے"ہے۔

ٱلْقُواْنُ مِنَ اللّهِ (قرآن الله كلطرف ع) مِنَ المَدِينَةِ (مين العَلَمُ الْوَوُدَةَ مِنَ الْحَدِيُقَةِ (مِس ف كاب كا پھول باغير سے چنا)

المين كامعنى" تك ياكىطرف" ہے۔

مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ اِلَى الْمَسْجِدِ الاقْصَا (مجدح ام محراق على عَلَى) مِسِوْتُ مِنَ الْمَدِينَةِ الى مَكَّةَ (مِن مدينه مَوْده مَ مَعْظَمَ مَكَ چلا) إلَى الْمَهُ (مدرسكوياكي طرف)

فِي: . كامعنى "مين اندر" ہے۔

فِی الْقُوُّانِ (قَرْآن میں) فِی الْمَدُوْسَةِ مُعَلِّمٌ (درسیں استادے) فِی الْکِتَابِ عِلْمٌ (کتاب میں علم ہے) فِی قُلُوْبِهِمْ مَّوَضٌ (ان کے دلوں میں مرض ہے۔)

عَلَى:. کامعنیٰ" پڑاو پر"ہے۔

لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِيْنَ (اللَّه نِ مومنوں پراحمان کیا ہے) تَوَثَّحُلُ عَلَى اللَّهِ (اللَّه پر بھروسہ رکھ) اَنْزَلَ اللَّهُ الْقُرانَ عَلَىٰ دَسُولِهِ (اللَّه نِ اللَّهِ نِرُسُولِهِ (اللَّه نِ اللهِ نِرُسُولُ پِرُقُر آن نازل کیا)

بمرة استقهام (أ) هَلُ مَا عَنْ : .

يكلمات استفهام بيں۔ان كے ذريع سوال كياجا تائے كين ان كااستعال مختلف ہے۔

بمزة استفهام: (أ) كيا:

یہ ہمزہ جملہ اسمیہ اور فعلیہ دونوں قتم کے جملوں پر داخل ہوتا ہے خواہ وہ جملہ مثبت ہویا منفی اوراس کا جواب' ہال' نَعَمُ یا' دنہیں' اُلا سے دیاجا تا ہے۔

تاج۔ أَجَاءَ زَيْد"؟ (كياريرآيا؟) أَ أَنْتَ خَالِد" (كياتِو فالدج؟) أَصَلَّيْتَ؟ (كياتو نے نماز پڑھی ہے؟) أَلاَتَذُهَبُ إِلَى الْمَدْرَسَةِ؟ (كياتو مدسرتيس جائے گا؟)

هَلُ (كيا)

بيصرف مثبت جملے پرداخل ہوتا ہے۔خواہ وہ جملہ اسميہ ہو يافعليهٔ اوراس كا جواب بحق مان انعَمُ يا 'وفہيں' لا سے دياجا تا ہے۔ هَلُ اَنْتُمُ مُسُلِمُونَ؟ (كياتم مسلمان ہو)هَلُ جَاءَ الْمُعَلِّمُ؟ (كيا استادا آيا ہے؟)هَلُ تُؤْمِنُ بِاللّهِ وَمَلْفِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ (كيا تو اللّه 'اس كِفرشتوں اوراس كى كتابوں پرايمان ركھتا ہے؟)

مَنُ: (كون كس)

مَنْ وهاسم استفهام بجودوى العقول كي لياستعال بوتاب

مَنُ أَنْتَ؟ (تُوكون ٢٠) مَنُ هَذَاالرَّ جُلُ؟ (ييم وكون ٢٠)

مَنُ مُعَلِّمُكُمُ ؟ (تحصارا أستادكون ٢٠) مَنُ رَبُّكُمُ ؟ (تحمارا رَبِّكون ٢٠) مَنُ نَبِيْكُمُ (تحمارا في كون ٢٠) مَنُ ضَرَبَكَ؟ (مُجْ كَلَ فَارا؟)

مَنُ: "جوناور"جس" كمعنول مين بهي استعال موتاب \_تواس وقت اس كودمن موصوله" كمتم بين -

مَنُ لَّمُ يَشُكُو النَّاسَ لَمُ يَشُكُو اللَّهَ (جولوكول كاشكريادانبيس كرتاوه الله كاشكر بعى ادانبيس كرتا)

مَنُ لَايَوُحَمُ لَايُوْحَمُ (جورتمنين كرتا ال پررتمنين كياجاتا)

لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنُ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ مِّنْ كِبَو (وه جنت من دافل نه بوگاجس كدل من دره برابر بهي تكبر بو)

مًا وہ اسم استفہام ہے جوغیر ذوی العقول کے لیے استعال ہوتا ہے۔

مَاهِذَا؟ (يركياب؟) مَافِي يَدِكَ؟ (ترع باته مِن كياب؟) مَافِنْلُفُكُمْ؟ (تمهاراقبلركياب؟)

مانفی (نہیں) کے معنوں میں بھی استعال ہوتا ہے تو اس وقت اس کو مًا نافیہ کہتے ہیں اور اس وقت وہ اسمنہیں بلکہ حرف ہوتا ہے۔

مَاكَانَ مُحَمَّد " اَبَآاحَد مِن رِجَالِكُمُ ( حَمْسلى الله عليه والدوسلم تم مردول ميس سي كى كي بالتيل )

مَا امْنَ بِنْ مَنْ بَاتَ شَبْعَانِ وَجَارُهُ جَائِعٌ ﴿ (الحديث)

(اس کا مجھ پرایمان نبیں ہے جوسیر ہوکررات کوسوگیااوراس کا پڑوی بھوکارہا)

- کلہ ٔ حرف ٔ اسم نکرہ اور اسم معرف کی تعریف سیجیے اور مثالوں سے اپنے جواب کی وضاحت سیجیے۔ سرخمہ کی اقدام سان سیجیے اور مثالیں دیجیے۔

  - مركب ناقص اورمركب تام كي تشميس بيان كرير\_
  - هَلُ مَا مَنُ كااستعال مع الشهروضاحت كي كيس.
  - فعل کی اقسام ہیان کیجے نیز "یکٹنب" سے فعل مضارع کی گردان کھیے۔